# সারার্থ।



ভাৰ্থাৎ

বেদাদি সর্ব্ব-শাস্ত্রোদিত সারসমন্বিত তত্ত্বোপদেশপ্রকাশক



শান্দ্র সমাজান্তঃপাতী মহিয়াড়ী নিবাসী অধুনা কাণপুর প্রবাসী

# শ্রীযুক্ত মহেন্দ্রনাথ ঘোষাল বিরচিত।

দিতীয় খণ্ড।

# হংসবাক সারাণবী-ভাষা।

কলিকাতা

বি, পি, এম্ন্ যন্ত্রে নি, পি, মজুমদার কর্ম্বক মৃক্রিক।

>২ নং ঝামাপুকুর লেন।

मन ३२५०।

মুলা॥৮० দশ সানা মাত্র।



## দ্বিতীয় খণ্ডের অনুক্রমণিকা।

সারার্ণব প্রথম খণ্ডে "উপদেশতত্ত্ব হইতে সংগীততত্ত্ব পর্যান্ত সমুদার গ্রন্থে বেদান্তপ্রতিপাদ্য অদৈত ব্রহ্মজ্ঞানকে ভক্তিসাধ্য বলিয়া বর্ণনা করা ইইয়াছে, এক্ষণে জীবন্মুক্তির কারণ এক ব্রহ্মবিদ্যায় ভক্তি ও জ্ঞানের অভেদ নির্দেশ করণার্থ দিতীয় খণ্ডের প্রাবন্ত করিতেছি। যে বিদ্যা প্রভাবে ক্ষন্য জীবাপেক্ষা মনুষ্যের শ্রেষ্ঠত্ব তাহাকে বিজ্ঞান-বিদ্যা আর যে বিদ্যা প্রভাবে মনুষ্য মধ্যে ব্রহ্মজ্ঞের শ্রেষ্ঠত্ব তাহাকে প্রজ্ঞান নামা "ব্রহ্মবিদ্যা" বলিয়া তাবত শাস্ত্রে সপ্রমাণ করিয়াছেন। এই শ্রীবিদ্যা সরস্বতী দেবীই যে সর্কতোভাবে আমাদের আরাধনীয়া মহানির্কাণ তয়্তে শিব-বাক্য দারা তাহার দিদ্যাস্ত ইইয়াছে যথা,—

"ত্বমাদ্যা সর্ববিদ্যানামস্মাকমপি জন্মভূঃ ত্বং জানাসি জগৎ সর্ব্বং ন ত্বাং জানাতিকশ্চন।"

হে দেবি ! সর্ক্রবিদ্যার আদ্যা ব্রহ্মবিদ্যাশক্তি-সরস্বতী তুমি আমাদেরও জননী; বিদ্যাস্বরূপে তুমি সকল জগৎকে জান, তোমাকে কেছ জ্বানে না!

শস্তু বৃদ্ধবিদ্যাকে "কেহ জানে না" বলাতে তিনি অস্থান দির চ্জেরা ও চ্প্রাপ্যা বৃথিতে হইবে, কেন না স্বতঃ সিদ্ধ সহজ জ্ঞান আত্মাব স্বভাবসিদ্ধ ইইলেও জনাদি অবিদ্যা-মায়াব সাপত্মতায় সে জ্ঞানের বিস্মৃতি ইইয়া থাকে; অতএব স্মবণার্থ গুরু শাস্ত্র উপদেশ সাপেক্ষতা প্রত্যক্ষ সিদ্ধ। অজ্ঞান নাশিনী ভক্তি-মালিনী সেই বাগবাদিনী গুরু মুখ ইইতে নিঃস্থতা ইইয়া সাধকের মনে মনোনীতা ও নিদিধ্যাদিতা ইইলেই বরদা হয়েন এমত পূর্বে পরমপরাগত অন্থ্যাশন আছে, তজ্জন্য আমি বিবিধ বিদ্যাবিশারদ সদ্গুক স্বরুপ পরমপরাগত অন্থ্যাশন আছে, তজ্জন্য আমি বিবিধ বিদ্যাবিশারদ সদ্গুক স্বরুপ পরমহংস পরিব্রাজকাচার্য্য ভগবং পূজ্পাদ শ্রীযুক্ত পুক্ষোত্মেক্স সরস্বতী স্বামীক্ষত "হংসবাক্" নামক ব্রন্ধবিদ্যা বিধায়ক সংস্কৃত গ্রন্থের ভাষাম্বাদে সারাণ্যের দিতীয় খণ্ড পূর্ণ করিলাম। গ্রন্থের ভাব ও স্বামীজীর মনোগত অভিপ্রায় ত্র্মুথে শ্রবণ পূর্বক ভাষার্থ বত সহজ ও বোধ্যায় ইইতে পারে তাহা করিয়াছি, এ কারণ ভ্রসা করি যে সজ্জন

পাঠকগণ পাঠানন্তর বিধিমত মনন পরায়ণ হইলে নিঃসংশল্পে স্বধর্মপাধনে জীবস্মৃত্তি লাভ করিতে পারিবেন।

এক জন হুদেশীয় সন্নাসী কৃত এমন উৎকৃত গ্রন্থ প্রকাশ হইলে দেশেব মুখোল্জলেব সহিত দেশস্থ ভাতৃগণেরও মনোল্জল হইবার সন্তাবনা আছে জানিয়া "হংস্বাক" কে সারাণ্ব মধ্যে স্নিবেশিত করিবার যোগ্য বিবেচনা করিলাম। স্বামীন্ত্রীর স্মৃতি গৃতি বৈরক্তি প্রভৃতি অন্যান্য অসামান্য গুণ গণের মধ্যে একটা মহৎ গুণ এই যে, তিনি কোন শাস্ত্র বা সম্প্রদায়ের নিন্দা না কবিয়া শ্রুতি স্মৃতি পুবাণ তন্ত্র ইতিহান বেদাঙ্গ দর্শন নীতি ও যুক্তি সকলের মর্য্যাদা রক্ষা করতঃ অদৈত-ব্ৰহ্মত র প্রতিপাদনার্থ 'ব্যক্তি সত্য সকলি সত্য' বলিয়া স্বাভিপ্রায় ব্যক্ত করিয়া-ছেন। হংসবাকের এক মহৎ গুণ এই যে তন্মধ্যে বৈদিক শব্দময়ী বাগ্বানীব প্রভাব প্রদর্শন করিতে করিতে, শকাতীত ব্রহ্মের প্রত্যক্ষ স্বরূপ নিরূপণ করিতে কৰিতে প্রদক্ষ ক্রমে পরম বীজ, জগদীজ, ভুবনকোষ, সংসাববৃক্ষ মহাবাক্য চতু-ষ্টিয়েব দাদশ প্রকার অর্থ, জীবোংপত্তির ঔপাধিক প্রকরণ, কাল ও মৃত্যুর লক্ষণ, অবহা চতুষ্টয়, বৈদিক ক্রোড় পত্র, প্রণবোপাদনা, অজ্ঞপা গায়ত্রী মন্ত্র ও জীবন্মক্তি ইত্যাদি গুহু এবং সারবান বিষয় সকল অতি স্থন্দর রূপে বিবৃত হওয়াতে জিজ্ঞাস্থ ও মুন্ফু উভয়বিধ পাঠকের পরমোপকারক হইয়াছে। বহু পরিশ্রমে বহু অর্থব্যয়ে বহু সংখ্যক গ্রন্থ একত্রিত করতঃ বহু কটে দেক্ষান লাভ হওয়া তুর্ল ভ, এই হংস্বাক ভাষা পাঠ পূৰ্ব্বক পাঠকগণ তাহা প্ৰাপ্ত হইবেন এ প্ৰকার বিশাসের সহিত আমি প্রার্থনা করিতেছি যে গ্রন্থ প্রতিপাদিতা বাগবাণী পঠেক মাত্রের মনঃধ্বান্ত দূবী কবণ পূর্ব্বক ঐক্যতা সম্পাদন করুন। তাঁহারা যেন অ-কাবে বাঞ্জনের ন্যায় এক অবিতীয় আত্মতত্ত্বে সমতা প্রাপ্ত হয়েন।

পাঠকগণ কোন বিষয়ে সন্দীহান হইলে যদি জানিতে পাবি, তৰে ভঞ্জনাৰ্থ চেষ্টা করিব ইতি।

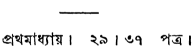
৭ আশ্বিন ১২৮৫ সাল।

ত্রীমহেন্দ্রনাথ ঘোষাল। কাণপুর।

# নির্ঘণ্ট।

মুখবন্ধ। ১। ২৮ পত্ত।

তিরেখা বর্ণন।
ত তৎসৎ মন্ত্রার্থ
বীজোদ্ধার। প্রণবোদ্ধার।
প্রণবের সহিত বিরাট দেহেব ও মন্থ্য দেহের ঐক্যতা
চারি প্রকার বাণী কথন। বাগ্দেবীর ধ্যান।
শক্তি কথন ও বর্ণ বিববণ।
ভোক্তা ভোগ্য বর্ণন, তিবিৎ করণ ও পঞ্চীকরণ ক্রম।
নাড়ী পর্যায় কথন।
চিৎ শব্দ ব্যাখ্যা ও প্রাণোপাখ্যান!
ভিন্ন ভিন্ন শ্রুতি মতে স্কট্ট কথন, চভুপ্পাৎব্রহ্মনিরূপণ।



ঋথেদোক্ত মহাবাক্য বিবরণ। পরা অপরা প্রাকৃতি ও ব্রহ্মাণ্ড ভেদ বর্ণন। গর্ভ শব্দার্থ ও কালশব্দার্থ বর্ণন।

#### দ্বিতীয়াধ্যায়। ৩৮। ৪৮ পত্র।

যজুর্বেদোক্ত মহাবাক্য বিবৰণ।
কর্তা কর্মা নিরুপণ ও উভ্নেব ঐক্যতা।
অহং ও হংস শব্দার্থ বর্ণন।
বৃষ্ট্যাদির কারণ কথন।
জীব ব্যক্তির প্রকার কথন। বৈদিক ক্রোড় পত্র।
গর্ভস্থ জীবের চেতনা ও ক্ষেত্রজ্ঞ পুক্ষ দর্শনে বিবেকোদ্য়।

বেদ পুরাণাদির এক বাক্যতা। অহং অভিমানী জীব কি ব্রহ্মণ এপ্রশ্লের উত্তর।

## ভূতীয়াধ্যায়। ৪৯। ১৫।

সামবেদোক্ত মহাবাক্য বিবরণ। তৎ পদের অংশাবতার ও বৈকুণ্ঠাদি ধাম কথন। ভুবন কোষ বর্ণন।

## চতুর্থাধ্যায়। ৫৬।৬৬।



# সারাণ্ব।

# হংসবাক্-সারার্ণবীভাষা।

সনাতন আঘ্যধর্ম শাস্ত্রের "মূলস্ত্র" শিরস্থ সহস্রদল কমল কর্ণিকান্তর্গত ত কারের স্বরূপার্থ ব্যাখ্যানস্ত্রে ভগবান বেদব্যাস যেমন শুদ্ধমতি প্রথাপুত্র আর্জুনকে বৎস কর্মনা করতঃ উপনিবদ্বার গীতার্থ হ্রন্ধ দোহন করিয়াছিলেন, এই গ্রন্থকার্ত্তা সরস্বতী স্বামীও সেইরূপে স্বীয় নির্ম্মলা বৃদ্ধিকে হংসী কর্মনা করতঃ বেদতত্ত্র প্রাণাদির সহিত প্রণবের একবাক্যতা সপ্রমাণ মানসে প্রমার্থতত্ত্ব-পূর্ণ এই অধ্যাত্মতত্ত্ব "হংসবাক্" আরম্ভ করিতেছেন, যথা;—

"ওঁ ইতি মূলদূত্রং তক্ষোপব্যাখ্যানং করোমি।"

অর্থাৎ সকল শাস্ত্র যে হতে গ্রথিত, দেই "মূলহত্ত্র" ওঁ কারের "উপব্যাখ্যান" (পূর্ব্ব পূর্ব্ব আচার্য্যগণ ক্বত ব্যাখ্যানের উপর বিশেষ ব্যাখ্যান) প্রথমতঃ করিতেছি। কি সে বিশেষ ব্যাখ্যান তদর্থে কহিতেছেন,—

#### "যদেতৎ অ ক থাদি।"

অর্থাৎ মন্ত্র্যাদি জীবমন্তিক স্বরূপ সহস্রদলকমলস্থ ওঁকারের নিয়ে, ললাটে যে ত্রিরেথা আছে, তত্রস্থ যে অ ক থ এই তিনটা বর্ণ ইহাদের প্রণবের স্থার ''আদি'' সংজ্ঞা হয়। স্বরবর্ণের আদি অ, বত্রিশ ব্যঞ্জন বর্ণের যে ত্ইভাগ, তাহার প্রথম ষোড়শের আদি ক, এবং দ্বিতীয় ষোড়শের আদি থ, অতএব সর্বাদি প্রণবের সহিত ত্রিপুটী মধ্যস্থ বর্ণত্রয়ের সাযুক্ত্যতা সপ্রমাণার্থ প্রথমতঃ আদিশব্দের বর্ণাস্থলারিক অর্থ করিতেছি যথা,—

''আ ইত্যধিদৈবতং দ মাত্রতেজঃ ই মাত্র সন্ধিঃ" আদিঃ।

অর্থাৎ "আ" অধিদৈব ঈশর ''দ'' তৈজস অধিভূত ''ই" প্রকৃতি যোগ সন্ধিতে ''আদি'' (অধ্যান্মা) পুরুষ হয়েন। প্রথম বিগ্রহবান প্রণব পুরুষকেই সর্কাদি বুঝায়। যেমন অ উ ম কার বিদ্যুক্ত প্রণব আদিপুরুষ, সেইরূপ ত্তিকোণস্থা অ ক থ কার মণ্ডলে প্রকৃতি ও আদিকারণ রূপিণী প্রায়ন। অধিষ্ঠ পুরুষ অধিকরণ প্রকৃতি উভয়েই আদিপদবাচ্য। কি প্রকারে প্রকৃতি আদি-কারণ ্র তদর্থ কহিতেছেন ;—

"অ মাত্র সন্ধানং পুরুষযোগঃ ক মাত্র স্পার্শঃ প্রকৃতিরূঢ়ঃ থ মাত্র স্থবিষ্ঠস্তদেতৎ সত্যং।"

ওঁ কারাথ্য প্রজ্ঞান পুরুষের আদাবর্ণ অ-কার বোর্গে ক-কার (ম্পর্শবর্ণ) রুড় প্রকৃতি সটৈততা ইইয়াথ মাত্রায় স্থবিষ্ট (স্থল) রূপবান হয়েন; অর্থাৎ অ-কার (প্রাণর্জপ স্থা্য) ক-কার (আকাশে) আরুড় ইইয়াথ কারে (মণ্ডলে) যেমন প্রকাশ-মান (দৃশ্রু) হয়েন; অরূপ আত্মা সেইমত সপ্তশীর্ষণ্য-প্রাণময় (কারণ) শরীর ইইতে মনোময় (স্ক্রু) শরীরে, পরে স্ক্র্মশরীর ইইতে (বিজ্ঞানময়) স্থলশরীরে প্রবিষ্ট ইইয়া বিগ্রহবান জীব (পুক্ষ) হয়েন। ইহাতে প্রকৃতিস্থ পরমায়ার মনোময় স্ক্রু (দিব্য) দেহে দেবত্ব বা ঈশরত্ব এবং বিজ্ঞানময় (অয়রসবিকার) স্থলদেহে (বৃদ্ধিমান) জীবত্ব ইইয়া থাকে। অতথাব দেহমাত্র অকারাদি অক্রয় তয়য় এবং ক্রেজ্জ আত্মা শব্দ বহ্ম তয়য় এমত প্রকৃতি পুরুষ বিবেকাধিকারে "আমিই পরমত্রহ্ম" ইত্যাদি সাংখীয় সাহস্বাক্য যদিচ অশাস্ত্রায় নয়, তথাচ অযোক্তিক হইতে পারে এই আশ্রুষা নিবারণার্থ গ্রন্থারম্ভে অভিমূথ স্বামীজী পূর্ব্বাপর শ্রুতি তাৎপর্যা, তায় মীমাংসা ও যুক্তিপর্য্যালোচনা পূর্ব্বক বৃদ্ধিকে সম্বোধন করিয়া কহিতেছেন যথা,—

"অরে হে ভূতে হংসি! পরমত্রক্ষাহমন্মি। স পরমাত্রা পরো ভগবান স্বয়ং স্বরূপতোহগুণোহপি সন্ তটস্থ লক্ষণাৎ স্বমায়াবশীকৃত্য তদ্বিলসিতগুণের গুণবানিব বিশ্ব-স্বর্গাদ্যতিঞ্চিকীর্ স্তদ্গুণকল্পিতং মহদাদি বিরচিতং বর্ণ-স্বরমাত্রা বলং আত্মভারোপ্য তত্তপ্রপাধি স্বভাবং অনৃত-মিদং জাগ্রৎ স্বপ্ন স্বর্গুপ্তিমৎ ত্রৈগুণ্যবিষয়ং কালাদি-পরিচেছদ্যং ভূতস্ক্ষেন্দ্রিয়াদ্ব্যাং অধিদৈব সন্ধি সদসজ্রপং অধ্য় ব্যতিরেকাভ্যাং স্তাস্ফূর্ত্তি স্ক্রণদানতঃ স্বেন স্বর্গাদ্ধনা প্রত্যগভিন্ন চিজ্রপেনাভিব্যাপ্য তদন্তঃ প্রবিষ্টো ব্যষ্টিসমষ্ঠি ব্যক্রাব্যক্ত স্থূলসূক্ষ্ম প্রপঞ্চজাত- মচেতনং চেতয়িয়া স্বাংশাংশকলৈকানেকান্ ব্যবস্থাপ্য
তত্ত্বপাধি বৈশিষ্ঠাৎ কালকর্ম স্বভাবাৎ ব্রহ্মাদিস্থাবরাস্তেমু
স্থূলসূক্ষা চতুর্বিধ যোনিজন্যাব্যক্তেমু সর্ববস্থূতেমু সর্বধীরত্যকুত্তসর্বস্বরূপং আন্ধানং প্রজ্ঞান ঘণমবিদ্যয়া সদনাদৃত্যস্থূতসাত্রোপাধ্যবিদ্যা কামমাত্রাপ্রিতা প্রায়শঃ প্রেরুদো হেতোঃ প্রর্ত্তিলক্ষণধর্মোপলক্ষিত কৃষ্ণগতিরূপদক্ষিণায়ণ মোহান্ধ তমসি সংসারবর্মনি বর্তমানা পরিচরস্তি।
তেহবৈ বিধিনিষেধহতধিয়োন্তি নান্তি নানাভেদাভেদমিশ্রা
দৈতাদৈতেহামুত্রান্য্যার্থবাদিনঃ কেবলকর্মনিষ্ঠাঃ কামকামিনঃ কামজায়িনঃ সূয়রিতি।"

অর্থাৎ হে সংখাধনস্থানীয়ে, সংখাধনযোগ্যে "দ্বিতীয়ত্বরূপে" হংসিকে! সেই প্রণব প্রতিপাদ্য পরমত্রন্ধ জামিই হই। এই "সেই" পরমান্তা ত্বরং ত্বরূপতঃ নিগুণ হইরাও তটস্থ-লক্ষণ \* দ্বারা ত্ব প্রকৃতি ত্রিকোণমঞ্জলা মাদ্যাকে বশীভূত করতঃ তরিষ্ঠগুণে গুণবানবৎ প্রতীরমান হইরা বিশ্ব সৃষ্টি স্থিতি পালন সংহার করিবার ইচ্চুক হইরাছেন। সেই মান্তাকরিত মহত্তবাদি বিরচিত বর্ণ ত্বর মাত্রা বল প্রভৃতি মিথ্যা গৌণ উপাধিকে আপনাতে আরোপ অর্থাৎ "আমার" ইত্যাকার ভাবনা করতঃ ত্বভাবতঃ জাত্রত ত্বপ্র মুর্প্তিবান ও ত্রিগুণ বিষয়, ত্রিকাল পরিক্রেদ্য হইরা স্ক্রভৃত ইক্রিরাত্মক অধিদৈব সন্ধিতে সৎ ও অসৎ রূপ দেব পর্যাদি সংজ্ঞা ভেদে অধ্যাত্ম অধিভূত ও অধিদৈব কার্য্যি, ভোগা ভোগা ভোকা অর্থাৎ ইক্রির বিষয় ও দেবতা উৎপন্ন করিতেছেন। সেই সর্ক্ব্যাপী পরমান্ত্রা অন্তর্ম ও ব্যতিরেক (হন্ন ও নম্ন) বিচারের সহিত আত্মসভা ক্র্রণের দ্বারা অভিনচিত্রপে সর্বান্ত প্রবিষ্ট হইয়া ব্যক্তিসমন্তি ব্যক্ত অব্যক্ত স্থূল স্ক্রম তাবৎ অচেতন প্রপঞ্চ জাত-মাত্রকে সচেতন করিতেছেন। ত্বীয় অংশ অংশাংশ কলা ভেদে ভেদাভেদ ব্যবস্থা-পূর্ব্বক উপাধি ও কালকর্ম্বন্তাব বিশিষ্ট ব্রহ্মাদি স্থাবরান্ত স্থ্ল স্ক্রম চতুর্ব্বিধ বোনি-

<sup>\*</sup> তটস্থ লক্ষণ,—স্থির হইরাও অস্থিরবৎ দর্শনকে তটস্থ লক্ষণ বলে। যেমন্
নদী-তটস্থ স্থান্থির বৃক্ষাদিকে নৌকা হইতে গমনশীল বোধ হয়। যেমন নৌকাস্থ বা রথস্থ ব্যক্তি স্থিত হইরাও আপনাকে চলায়মান বোধ করে।

জন্ম অব্যক্ত কারণে (মায়ায়) সৎ ও অসৎ রূপে, সর্ব্বভৃতে, সর্ববৃদ্ধিবৃদ্ধিতে অমুভৃত "সর্ব্বিস্থরপ" উপাধি মাত্র (অসৎকে) আশ্রম করিয়াছেন। তজ্জ্য প্রায় প্রেয় হেতৃ প্রবৃত্তি লক্ষণ ধর্ম লক্ষিত (কৃষ্ণগতি) দক্ষিণায়ণাথা নিক্ষণ্টগতি প্রাপ্তি পূর্বক মোহাদ্ধতম সংসারবর্মে (মায়াকুহরে) বর্ত্তমান হইয়া বিচরণ করিতেছেন। তাহাতে বিধিনিষেধ ব্যবস্থায় হতবাধ প্রায়, ইহা কর্ত্তব্য ইহা অকর্ত্তব্য চিস্তায়, অস্তি নাস্তি ভেদাভেদ মিশ্র বৈত অবৈত বস্তু বিচারণায় ইহকাল পরকাল বাদীর স্থায়, কেবল কর্মনিষ্ঠা পরায়ণ (কামী) হইয়া আছেন।।

কোযকার কীটের স্থায় আপনি আপন মারায় আবদ্ধ হইয়া পরমাত্মা স্বমহিমা বিশ্বত পশুর মত কি চিরকালই মায়ীকদেহে অবস্থিতি করিবেন ? এই প্রশ্নের উত্তরে গুরু ও শাস্ত্রোপদেশ সাপেক্ষতা প্রদর্শনচ্ছলে বেদের অপৌরুষেয়ত্ব সপ্রমাণ করিতেছেন ; যথা, "যেমন কোন সামাত্য মায়াবী আপন অন্তৃত অভিনয়-কার্য্য সন্দর্শনের পূর্ব্বে ক্রিয়ার আবিদ্ধারক উপক্রম ও উপসংহার উভয় বিষয় উত্তমরূপে আলোচনা করিয়া স্থির করিয়া রাখে, পরাবরজ্ঞ পরমাত্মাও সেইরূপে আগমাথ্য তন্ত্র ও নিগমাথ্য বেদ শাস্ত্রে স্বীয় বন্ধন মৃক্তির উপায় অগ্রে অক্ষরবদ্ধ করিয়া পরে এই সংসাররূপ রঙ্গভূমে অবতীর্ণ হইয়াছেন।" অতএব কর্মনিষ্ঠাপরায়ণ বন্ধনদশায় যে চিরবাস করিবেন এমন অভিপ্রায় নয়, তদর্থে কহিতেছেন, যথা,—

"তত্র যা কন্চিৎ বিরলস্ত্যক্তিষণা কর্মচিতান্ লোকান্
পরীক্ষ্য প্রায়ঃ শ্রেরসো হেতোঃ পুত্রাদিত্রব্রৈষণা ত্যাগাৎ
বিধিনিষেধ শুদ্ধবিৎ সমোহমাত্রদর্শী নির্ত্তিলক্ষণধর্মোপলক্ষিত শুক্রগতি সরোত্তরায়ণ জ্যোতির্বর্মনি প্রবর্তমানস্তত্বজিজ্ঞাস্প,তিয়্ম পদ্মোন্তবে পাদ্ম্যকল্লে পঙ্কজজন্ম ত্রহ্মণে
পরস্মাৎ ত্রহ্মণোহত্যোহহং মত্তোহত্তৎ পরত্রক্ষেতি বা ন বা
নানাজ্ঞানবতাং সর্ববস্থৃতানাং হুদিসতীং স্মৃতীং বিতম্বতা
পরা পরা শক্তিমতা ত্রহ্মণো সূত্রাত্মনা প্রাণেন ঘোষবতা
সবিদ্যয়া গুহায়াং সমিবিষ্টো স্থৃতমাত্রোপাধিং তিরস্কৃত্য
অণোরনীয়োংশং মহতো মহৎ স্বান্ম তত্ত্বোপলন্ধি বিজ্ঞান
বিদ্যোত্মন্ আদি কষেত্রক্ষণো মুখেভ্যক্তক্ষ্ ক্লাতাং স্বেনে-

## ষিতাং স লক্ষণাং সরস্বতীং প্রকাশয়িষন্ অজ্ঞোহজায় ব্রহ্ম কর্মণে ব্রদা হৃদয়মিদমুপদিশতি।"

অর্থাৎ সেই কর্ম্মনিষ্ঠারূপ দক্ষিণায়ণ পথে যে কোন বিরক্ত তত্ত্বিজ্ঞাস্থ পুরুষ বা আবদ্ধজীব, কর্মফল স্বরূপ স্বর্গাদি লোক সকল পুনঃ পুনঃ পরীকা করিয়া (শ্রেয়ঃ) মোক্ষপ্রাপ্তিহেতু, পুত্র বিস্ত কুট্মাদি বাসনাত্রয় হেয়বোধে পরিত্যাগ-পূর্বক, বিধিনিষেধ বিচার ছারা শুদ্ধচিত্তে সম (অমাত্র) দশী হইয়া, অর্থাৎ বেমন অ কার অন্ত বর্ণান্তরে প্রবেশপূর্বক তদ্বর্ণাকারে প্রকাশ পায় তদ্ধপ পরমাস্থাও মায়াবিকারে বিকারী, অতএব মায়াবিকার মিথ্যা, অকারের ভায় পরমাম্বাই সত্য ইত্যাদি এক অহৈতজ্ঞানদর্শনবিশিষ্ট হইয়া নিবৃত্তি লক্ষণ ধর্মোপলক্ষিত শুক্লগতি-রূপ উত্তরায়ণ জ্যোতির্ক্স্মে (মোক্ষমার্ণে) প্রবর্ত্তমান হইয়াছেন, তাঁহার উপ-লক্ষে সদ্গুরু ষেমন মুক্তি উপদেশ করেন, তজ্ঞপ পাল্লাকরে "পর্তকা হইতেআমি অন্ত কিম্বা আমা হইতে পরব্রহ্ম অন্ত কি না"—ইত্যাদি সংশয়াপর চিত্ত আদি-জীব ত্রন্ধার প্রবোধার্থ বন্ধমৃক্তির উপায়স্বরূপ, তাঁহার হৃদয়প্রবিষ্ট অন্তর্গামী পর-মাত্মা এই মহাবাক্য চতুষ্টয় উপদেশ করিয়াছিলেন। এই উপদেশ সেই আদিকবির হুদাতা জ্ঞানময়ী স্বরস্বতীর প্রেরণা দ্বারা ভূতমাত্রের কল্যাণার্থ মুখ হইতে নির্গত ও প্রচার প্রাপ্ত হইয়াছে। এই বিদ্যার নাম চতুষ্পাদ বন্ধবিদ্যা একারণ সেই বেদ-মাতাও চতুষ্পাদ হয়েন, এবং দেই চতুষ্পাদে এক বেদেরও চারি ভাগ হইয়াছে। কি সেই উপদেশ তদর্থ কছিতেছেন, যথা-

| >                         | ર                       | 9       | 8    |
|---------------------------|-------------------------|---------|------|
| মহাবাক্য।                 | বেদমাতা।                | বেদ।    | বীজ। |
| ১। প্রজ্ঞানমাননং ব্রহ্মঃ। | তৎসবিভূব রেণ্যং।        | ঋগ্।    | ঋতং। |
| ২। অহং ব্রহ্মান্মি।       | ভর্গোদেবশুধীমহি।        | যজু।    | অথ।  |
| ৩। তত্ত্বমদি।             | ধিুুুুয়োবোনঃ প্রচোদয়া | ৎ। সাম। | म् । |
| ৪। অয়মাত্মা ব্রহ্মঃ।     | পরোরজনে শাব্দং।         | অথৰ্ব।  | ଓଁ । |

এই মহাবাক্য অর্থাৎ বৈদিক ব্রহ্মোপদেশ চতুষ্টয়ের যথাবৎ ষোড়শকল ব্যাখ্যা-রন্তে শিষ্টপরম্পরাচরিত মঙ্গলাচরণ স্বরূপ প্রব্রহ্মের শ্বরণ করিতেছেন, যথা—

> "ওঁ তৎসৎ ইতি নির্দেশঃ সোয়মাত্মা চতুষ্পাৎ।" "যো ব্রহ্মাণং বিদধাতি পূর্ববং যো বৈ বেদাংশ্চ প্রহিনোতি তম্মৈ।"

## "তংহ দেবমাত্মবৃদ্ধি প্রকাশকং মুমুক্ষুকৈ শরণমহং প্রপদ্যে।"

অর্থাৎ "ওঁ তৎসং" এই মহামন্ত্র দ্বারা যে পরমাদ্মার নির্দেশ হয়, তিনি চভুরকে "পূর্ণ এক"। যিনি পূর্ব্বে ত্রন্ধাকে স্থজন করিয়া বেদ সম্দায় উপদেশ করিয়াছিলেন, মুমুক্দিগের বৃদ্ধিপ্রকাশক সেই এই পরত্রন্ধের শরণাপন্ন হই।

যজ্ঞ দান তপ ও ত্রন্ধচর্য্য অথবা কেবল (ত্যাগ) সন্ন্যাস বা বৈরাগ্য, এই চারিপাদ ধর্মাচরণে বা তৃষ্ণীভাব দ্বারা বে পরমায়জ্ঞানে জম্তত্ত্ব প্রাপ্তি হয়, সেই পরমায়া চতৃপাদপূর্ণ, অর্থাৎ চতৃরক্ষে এক। একারণ এক বেদ চারি ভাগে বিভক্ত হইয়া উপদেশ চতৃষ্টয় প্রচার করিতেছেন। অতএব এক ঋষেদ পরব্রন্ধের কেবল একালমাত্র প্রকাশ করিয়া যজু, সাম, অথর্ব, দিতীয়, তৃতীয় ও চতৃর্থে সর্বাল পূর্ণ করেন। এ নিমিত্ত "ওঁ তৎসং" এই চতুরাক্ষরী মন্ত্রের অর্থ ছই লোকে করিতেছেন, যথা—

"যেন বাস্থা মিদং বিশ্বং রোচিসা পটতস্তবৎ। "স্থভদ্দে শ্রেবসে তথ্যৈ সদহং ব্রহ্মণে২ভবং। "নমস্ততে সতে তুভ্যং সদসদাত্মনে শতং। "প্রভবামি সদাত্মাহং সচ্চিদানন্দ তন্ময়ঃ।"

অর্থাৎ যাঁহার রশ্মি (তেজাংশু) দারা এই বিশ্ব পটতম্বর ন্থায়ে আচ্ছাদিত আছে, দেই স্বভদ্রের (মঙ্গলদাতা) ত্রন্ধ "সং" অহং শঁকার্থে আমিই হই। সদসদাত্মক সত্যক্ষরপ সদাত্মা! তোমায় শত শতবার নমস্কার; যেহেতু সচ্চিদানন্দ তন্মরতায় তুমিই "অহং" প্রতাপ ও প্রভাব বিশিষ্ট হও! কি প্রকার সেই "অহং প্রভাব' তদাখানের সহিত জগহৎপত্তির বীজ নিরূপণ করিতেছেন। যথা—

"আনন্দং পরমং বীজং যতো বৈ জগছ্ভবেৎ। "যস্মিন্স্তদ্বিলয়ং যাতি ভদ্ভাতি ব্যক্তমব্যয়ং।"

অর্থাৎ আনন্দই পরমবীজ থাহার প্রভাবে থাহা হইতে সংসারবৃক্ষ উৎপন্ন হয়, উৎপন্ন হইয়া পুনর্কার লয়প্রাপ্ত হয়, অতএব সেই আনন্দই অব্যক্তকারণ, থাহাকে আশ্রয় করিয়া অব্যয় অর্থাৎ অবিনাশী বীজ ব্যক্ত হয় বলা যায়। পুনশ্চ,—

অমৃতত্ত্ব,—পরমাত্র ভাব।

## "সন্মাত্রানন্দমাশ্রিত্য বীজাকারায় প্রস্ফুরৎ। "কার্য্যানাং কারণং সত্যং বাচ্যবাচকতামগাৎ।"

অর্থাৎ "সংমাত্র" নির্ন্তণ নিরবয়ব নিত্য "অন্তিমাত্র" পরবন্ধ (আনন্দ মাত্রা) ব্রিরেখা বা ত্রিকোণস্থা অ ক থাদি প্রকৃতি মগুলকে আশ্রয় (অবলম্বন) করিয়া তদাধারে বীজ হইতে ক্রি প্রাপ্ত প্রণবাকার মূলস্বরূপে অন্ক্রিত (স্ক্রিত) হইয়া-ছেন, একারণ প্রণবকেই "মূলস্ত্র" বলিয়া শ্রুতি বাধ্যা করেন। অতএব সেই "মূল" কার্যের কারণ সত্যস্বরূপে বাচ্যবাচকতাপ্রাপ্ত বৃক্ষাকারে বিস্তৃত হইয়া-ছেন। অব্যক্ত ও অব্যয়বীজরূপ গুদ্ধ পরমাত্মা আনন্দপ্রাচ্চের্ব্যে শন্তবন্ধরূপ বিশাল বেদর্ক্ষে মহাবাক্যরূপ অমৃত ফলচত্ত্রয় ব্যক্ত করিয়াছেন ইহাই সত্য। বেমন অব্যক্ত শন্তমাত্র বীজাকারে অক্ষর তন্মর হইয়াছে সেইরূপ নিত্য নির্ত্রণ সত্যজ্ঞানানন্দ পরবন্ধ আনন্দাধারেও আনন্দগুণে গুণীবৎ তন্ময় হইয়া রূপাদি (বিরাটাদি) বিগ্রহ ধারণপূর্ব্বক প্রকাশ হইয়াছেন। সেই জগৎকারণ আনন্দশ্বরূপ পরমাত্রা কি প্রকারে স্বর্ধ্বপ বোধক নাদ (শন্দ) বীজ (অক্ষর) রূপ ধারণ করিয়া বাচ্য হইয়াছেন তাহাই কহিতেছেন, যে;—

## ''শ্ৰীকণ্ঠব্যৈজদঃ সন্ধো প্ৰাজ্ঞান্তঃ প্ৰণবোহভবৎ।"

অর্থাৎ শ্রীকণ্ঠ অকার এবং তৈজস উ কার সন্ধিতে যে ও কার নামক সন্ধ্যক্ষর তাহাতে আনন্দভূক্ প্রাক্ত মকার স্বশক্তি ''অফুস্বারে'' (বিন্দুরূপে) লয় বা নিমগ্ন হওয়াতে ওঁকার প্রকাশ হইয়াছেন। বিশেষার্থ যথা—

শ্রীকঠ শব্দে জ্ঞানশক্তি আদ্যাবিদ্যা সরস্থতীর যোড়শদলযুক্ত কঠভূষণ স্বরূপ বোড়শ স্বর্বর্বের আদি আ কার, আর ইন্ছাশক্তি পরাবিদ্যার ছাদশদলযুক্ত হ্রদয়ায়্রের প্রভাস্বরূপ ছিতীয় বর্ণ তৈজস উকার সংযোগে উদিত যে ''অধিদৈব ও অধিভূত সন্ধি বিগ্রহ'' (ওকার) অর্থাৎ নপুংসক (মিথুন) বর্ণ, তাহাতে ক্রিয়াশক্তি মূল প্রকৃতির চতুর্দল কমলদলাশ্রিত আনন্দ-বিন্দুরূপ প্রাক্ত মকার (কীলক) সংযুক্ত হওয়াতে শক্তিত্র সম্পন্ন প্রথবপুরুষ প্রকাশ হইয়াছেন। ইনি প্রকৃতি পুরুষ ও মিথুন, সর্বাশক্তিমান ''শক্ষত্রদ্ধ" স্থষ্টি স্থিতি ও প্রলব্দের সাক্ষীরূপে অবস্থিত। অর্ধমাত্রা বিন্দুরূপা কুলকুওলিনীকে (চিচ্ছক্তিকে) উর্দ্ধে ধারণ করিয়া বিরাট হিরণ্যগর্ভ স্ত্রাম্যা ঈশ্বর এবং বিশ্বতৈজস প্রাক্ত নামে প্রতিষ্ঠিত ইইয়াছেন। প্রণব সকল উপাসনা ও কর্মকাণ্ডের মূল, জ্ঞানশ্ররূপ, তাহাদর্বশান্তে স্বীকার করিয়া-ছেন, কেন না তৎপ্রতিষ্ঠিত প্রমপুরুষ বাহাকে শ্রুতি "পরব্রন্ধ" বলেন, শ্বৃতি

তন্ত্র প্রাণ্ড ভাঁহাকে কথন প্রুষবোধে নারায়ণ, বিষ্ণু, শিব, আদিত্য, কাল বলিয়া, কথন বা প্রকৃতি বোধে আদ্যাশক্তি, মহামায়া ভগবতী, দেবী, জননী, ধাত্রী, সাবিত্রী, গায়ত্রী, সরস্বতী, কালী, কমলা, ঈশানী বলিয়া বর্ণনা করেন। ফলে বেদে প্রণবপুরুষকে ''সর্করপ" বলিয়া যে স্কৃতি করেন, তাহারই দৃষ্টাস্ত-স্করণে তত্রপুরাণে তাঁহাকে "শক্তিমান" বলেন, অতএব শক্তির প্রাধান্ত মান্ত করিয়া উপাসনাকরে উপাস্তদেবতার ধ্যানাদিও তদম্বায়ী হইয়াছে, যথা—'শবরূপ মহাদেব হাদয়োপরি সংস্থিতা" এবং স্কৃতির্যথা, 'শিবঃ শক্ত্যায়ুক্তের বিদ্
ভবতি শক্ত প্রভবিতৃং'' ইত্যাদি। এতাবতা আশক্তর প্রকৃতি সহসংযোগে
প্রথম (নাদ) শক্ষয়, পরে (অক্ষর) বর্ণময় হইয়া ব্যক্ত হইয়াছেন, প্রণব মন্ত্রবীজ
হইতে ইহাই সপ্রমাণ হইয়াছে। স্কৃতরাং আনন্দবীলাষ্ক্রিত প্রণবম্লক বিশ্বে
ওঁ কারাকার আত্মদেবতাকে "বিশ্ববীক্ত" বলা যায়। যিনি শিবশন্বে আনন্দময়

সেই সর্ব্বসাক্ষী সচ্চিদানন্দ ওঁকারাত্মক প্রমপুরুষ বীজরূপে বিবাটদেহে কোথায় আছেন, তাহা মনুষ্যদেহের সহিত ঐক্যতা সাধন সহকারে লক্ষ্য ক্রাইবার উদ্দেশে কহিতেছেন, যথা,—

''সহস্রদলানামন্তর্দাদশল পশ্বজে।
''বসত্যোক্ষারমাত্রোপি বর্ণাঃ পঞ্চান্সনাসিকাঃ॥
''জিহ্বামূলীয়োপধ্বানীয়ো নাদবিন্দুঃ শিবঃ স্বয়ং।
''তদ্ভাষা ভাষিতাঃ সর্বের প্লুতাঃ স্বরাশ্চকাশিরে॥
''ততো বৈ ত্রিরেখা ভদ্রে কর্ণিকাপুট সন্নিধৌ।
''অ ক থাদি ত্রিষোড়শী হ ল ক্ষ কোণ লক্ষিণী।
''ইদং বৈ কারণং লিঙ্গং স্বয়ুপ্তি ছানমুচ্যতে।
''তৎ কার্যাং তৈজসং স্বপ্রং ষট্চক্রে বিন্দ্ব্যাপিনী॥
''চড়র্দ্ধলে মূলাধারে ব শ ষ সা ইতি বৈক্রমং।'

অর্থাৎ শিরস্থ সহস্রদল কমলাস্তর্গত দাদশদল পদ্ধজের সর্ব্বোচ্চ দলে শিবরূপ প্রশ্বপূক্ষ এবং তাঁহার বামাবর্ত্তে ক্রমান্থরে ৮০ নাদ বিন্দু, আ ই উ মাত্রা (কলা) ত্রের, ও ঞ ণ ন ম পঞ্চ অপ্নাসিক, জিহ্বামূলীয় ও উপদ্ধানীয় এই একাদশাক্ষরের অধিষ্ঠাত্রী আত্ম (শিব) পরিবারগণ নিত্য অচলভাবে বিরাজিত আছেন, তাঁহাদের

প্রভার অক্সান্ত ভাবৎ বর্ণ গুণপ্রাধ্যে দীর্ঘ প্লুড রূপে প্রভাবিশিষ্ট হুইয়া থাকেন। अञाज वर्गनकन काथान, उपर्य कहिएउएछन, त्य, के माम्मसन कमनकर्विकात সনিধি যে ( অবলালর ) তিরেখা, তাহার উর্জ বাম ও দকিণ রেখার আ ক থ এই ত্রিষোড়শী (৪৮) এবং কোণত্রয়ে হ ল ফ (৩) একত্ত্রিত (৫১) একপঞ্চাশত বর্ণ অবস্থিতি করেন এইবন্ধাও গোলককে (প্রাজ্ঞ) কারণ শরীর স্থবুপ্তি স্থান, এবং তাহারি কার্য্য স্বরূপ কণ্ঠকে ( তৈজদ ) স্ক্রমণরীর স্বপ্নস্থান বলা যায়। এই প্রকারে বটচক্রে আনন্দবিন্দ্ব্যাপিনী দিপঞ্চাশং বর্ণে এই দৃশ্যমান (বিরাট) कूनमतीत व्यवधातिक रहेबाहा। এই क्रम व्यवस्थान मारे व्यवस्थाननाहमती (জ্ঞানরূপা সরস্বতী) পরা পশান্তী মধ্যমা ও বৈধরী ভেদে চারিপ্রকার বাণী নামে অ ক চ ট ত প য শ ইত্যাদি উৰ্দাধ পৰ্য্যায়ে অষ্ট বৰ্গে এবং শরীরচ্চুষ্টয়ে বিভক্তা ও স্থব্যক্তা হইরাছেন। চিচ্ছক্তি "কেবলা কাণী" স্বরূপে অব্যক্তা ও বন্ধরদ্ধে মহাকারণ শরীরে তুরীয়াবস্থায় পরত্রন্ধেই নিত্য অবস্থিত, অথচ মূলাধারে তিনিই পরাবাণী স্পান্দ্রবতী আদ্যা-বালা, মণিপুরে পশুস্তী নামে দৃষ্টিমতি কিশোরী তারা,—হৃদদে মধ্যমা নামে সর্জাঙ্গপূর্ণা (ষোড়শী) যুবতী, এবং মুখে বৈধরী নামে প্রোঢ়া বৃদ্ধা, ব্যক্তা, প্রকাশ বা ফলবতী (ভুবনা) হয়েন। এই চতুর্গী रेवथती वानीरे ठजूर्थे विका जूबत्मधी, यांत्र ऋत्य निवाकि जीव पूर्व रुखन। অন্তর্কাছে বিভক্তা মাত্রিকা বর্ণাত্মিকা শারদা বাণী বিবিধাকারে বিবিধ স্থানে বিবিধক্রমে ব্যাপ্তা আছেন তাহার প্রমাণ, যথা—

> "শৃত্যে ব্রহ্মাণ্ডগোলে চ পঞ্চাশচ্চ্যুমধ্যগে, "পঞ্চায়ে স্থিতা তারা তদন্তে কালিকা স্থিতা।"

অর্থাৎ শৃত্তে মহাকাশে, ত্রহ্মাণ্ডে, গোলে ভ্তলে, পঞ্চাশৎ শৃত্তে অক্ষরে, পঞ্চশৃত্তে পঞ্চজানেক্রিয় বিষয়ে, অথবা স্বাধিষ্ঠানাদি পঞ্চক্রে কিয়া আকাশাদি পঞ্চমহাভ্ত মধ্যে পশ্বস্তী রূপা বাণী "তারা" নামে, এবং তদত্তে অর্থাৎ উদ্ধাধ দৃষ্টিসীমান্তে \* মূলাধারে পরাবাণী "কালিকা" নামে অবস্থিতি করেন।

পদে পদে গমনশীলা কালশক্তি তারা "প্রতিপদী" নামে, ত্রিগুণে, করণ, কর্ম ও কর্ত্তা ইত্যাদি গুণযুক্ত সপ্তণ ব্রহ্মরূপে প্রকাশ হইরাছেন। চন্দ্রের ক্যায় সেই কার্য্য-ব্রহ্ম-ব্রহ্মার হ্রাস বৃদ্ধি অর্থাৎ উৎপত্তি লয় আছে বলিয়া পূরাণে তাঁহাকেই জীবরূপে বর্ণন ক্রিয়াছেন। কাল কর্ম্মের অধীন ব্রহ্মার দিবা রাত্র পরিমাণে জাগ্রত স্বপ্ন

मृष्टिनीमा, मिक्क्स्न ; याशांक "(शांत्राहिकन" बत्न। जनत्य ।

স্থ্যুপ্তির ভোগ দর্শন হয়, অতএব ত্রিপ্টিস্থ ত্রিগুণ বন্ধনে তাঁহারি বন্ধনদশায় মুক্তির নিমিত্ত উপদেশ সাপেক্ষতা ব্ঝিতে হয়,—তাঁহারি হুলোধার্থ বেদমাতা সরস্বতীর চারি প্রকার বাক্প্রচারে প্রবৃত্তি। সেই প্রবৃত্তি জ্ঞান ইচ্ছা ও ক্রিয়া জন্তে শক্তিত্রয়ে অভিহিতাহয়েন। কোন্বাণী কোন্শক্তি এবং কোন্কোন্বর্ণান্থিক। তাহা নিরুপণার্থ কহিতেছেন,—বে,—

পরাবাণী মূলাধারে (গুছমূলে) চতুর্দল কমলে ব শ ষ স বর্ণ রূপা চিচ্ছক্তি।
পশুনী বাণী স্বাধিষ্ঠানে (লিন্ধমূলে) বড়দলে ব ভ ম য র ল বর্ণ রূপা জ্ঞানশক্তি এবং
নাভিমূলে দশদলে ভ ঢ ণ ত থ দ ধ ন প ফ বর্ণরূপা ইচ্ছাশক্তি। মধ্যমা বাণী
দ্বাদরে বাদশ দলে ক থ গ ঘ ঙ চ ছ জ ঝ ঞ ট ঠ বর্ণ রূপা দৃষ্টিরূপিণী চিদাত্র
প্রতিবিদ্ধ জীবকে সর্বাবিয়ব পূর্ণ করিয়া বিশুদ্ধে (কঠে) বোড়শদল কমলে অ আ
ই ঈ উ উ ঋ ৠ ৯ ३ এ ঐ ও ঔ ং ঃ রূপা বোড়শী কলা ক্রিয়া-শক্তি, নিস্কলাত্মাকে
কলা অর্থাৎ পদে পদে হ্রাস বৃদ্ধিয়ক ( স্ক্লা) লিক্ষ-শরীর বিশিষ্ট করেন। অনন্তর
আজ্ঞাচক্রে (ক্রমধ্যে) বিদল কমলে হ ক্ষ বর্ণ রূপা পক্ষব্রে সংযুক্তা হইয়া শুরু রুঞ্চ
পক্ষ নামে জীবাত্মা পরমাত্মা রূপ স্পর্ণবিষের সহজত্ব সম্পাদন প্রঃসর পক্ষিণী রূপে
উত্তীয়মানা হইয়াছেন।

মণিগণের স্থার প্রাণ অগ্নি দোমও স্থ্যক্রপ স্ত্রে সংস্ত্রিতা অন্তল্থা পঞ্চাশদণি আিকা সেই বাণী দেবী বাহে দিপঞ্চাশৎ হইরাছেন। ত্রিষষ্ঠি বর্ণাত্মিকা কারণশরীরের কার্যক্রপ স্ক্র শরীর অদৃশ্য হইরাও বাহে "স্থূল-রূপে" দৃশ্য হইরাছে। স্থূলশরীরের লক্ষণ যথা,—ললাট মুথ্বুত, চক্ষু, কর্ণ, নাদিকা, হুমু, দন্ত, ওঠ অধর, ব্রহ্মরন্ধু ও বদন এই একাদশান্দ অকারাদি স্বরবর্ণে, হস্ত, পদ, পার্যহর, ম্লদন্ধি, অঙ্গুলির অগ্রতাগ,নাভি ও মেরুদণ্ড এই অষ্টান্ধ ককারাদি ম পর্যন্ত পঞ্চবিংশতি স্পর্শবর্ণে, এবং হৃদয় স্কন্ধ ও গ্রীবা এই তিন অন্ধ য কারাদি অন্তন্থ বর্ণে বিরচিত হয়। অতএব সপ্তবিতন্তি পরিমাণে এক এক শরীরের পরিমাণ ভেদে শরীরত্রয়ের সমষ্টি এক-বিংশতি বিতন্তি মাত্র "বিরাট দেহের পরিমাণ" হইয়াছে। ত্রিবিৎ করণ হারা তাহাই পৃথিবী জল ও অগ্নি। ত্রিভাগ ক্বত একবিংশতি বিতন্তি পরিমিত বিরাট দেহ হইতেই সপ্ত ধাতু \* যদ্বারা শন্ধসাধন হয়।

ছুল সক্ষ কারণাখ্য এই শরীরত্তম রূপ জগতে ভূর্ভুবঃ স্বঃ নামক তিন ভূবন বা

<sup>\*</sup> ধাতু,—শব্দের গুণত্রেরে অর্থত্রর গ্রাহ্য যথা,—সম্বপ্তণে ক্রিরাবাচক বীজ, রক্ষগুণে বাত পিন্ত, তাম রক্ষতাদি এবং তমগুণে অন্থি মাংসাদি সপ্ত।

লোকতার বিধান করিরা অব্যক্তা বাণী প্রক্রষ্টরূপে ব্যক্তা হইরাছেন, অর্থাৎ বাণীমরী বিশ্ববিদ্যা বর্ণমরী ইইরাছেন। অকারাদি বোড়শ এবং ক বর্গের পঞ্চ এই প্রক্র-বিংশতি বর্ণই প্রাণশক্তি, উন্নান্ত বর্ণ সহ ত্রিগুণাকারে ত্রিষ্টি রূপা হইরাছেন। কবর্গের পঞ্চ বর্ণে মায়া ও অবিদ্যা ভেদে তম, তামিশ্র, অন্ধ্রতামিশ্র, মোহতামিশ্র এবং মহামোহতামিশ্র এই পঞ্চাবস্থা পঞ্চনী কালশক্তির সাহচর্ব্যে ষড় ঋতু এবং তদ্বিকার ষড়্পী (ক্ল্ধা, পিপাসা, শোক, মোহ, জ্বরা মৃত্যু) স্বভাবতঃ উদর ইইরা ঐ শরীর ত্ররকে আশ্রম করিয়া আছে। অর্থাৎ বিবাট দেহের বড় ঋতুই মন্ত্রাদি জীব দেহে ক্ল্ধা পিপাসা প্রভৃতি ষড়প্নী রূপ হয়।

অর্দ্ধমাত্রা মূল প্রকৃতির পঞ্চবর্গে চতুর্বিংশতি অক্ষরে চতুর্বিংশতি তত্ত্বের সহিত विक जीत्र वनशर्वकाविनी वानी बंधिकानिनी रहेशांट्या । अब तकखमधारन, महर, অহঙ্কার, আকাশ, বায়ু, অগ্নি, জল, ভূমি এই দপ্তপুর নিবাদী আত্মা দপ্ত গুণ প্রাপ্তে একোনপঞ্চাশৎ প্রাণ রূপে বিরাটের সকল গ্রন্থি এবং আবর্ত্তে প্রবেশ পূর্বক ইচ্ছাশক্তির সহিত ত্রিলোকের প্রাণসমষ্টিকে আকর্ষণ করিতেছেন। এই আকর্ষণী শক্তি ভগবতী গর্দ্ত আকর্ষণও করেন, এবং সপ্তমী রূপে চতুষ্পদ, দ্বিপদ, সপক্ষ দ্বিপদ ইত্যাদি পুর নির্মাণপূর্বক তুঁনাধ্যে প্রবিষ্ট হইরাছেন। স্ত্রীলিক পুংলিক ও নপুংসক লিঙ্গ হইয়া নকল পুরে, সকল দেহে অবস্থিতি পূর্বাক "পুরুষ" নাম ধারণ করিয়াছেন। পুরাধিকারী বা "সর্ব্বত্ত-পূর্ণকে" পুরুষ বঙ্গা যায়। সেই পুরুষ দৈবাৎ বিকারধর্ম্মিণী স্বযোনি "ঋতুমতী প্রকৃতি" গর্ত্তে বীর্য্য (তেজ) প্রদান করিলে তাহা হইতে মহতত্ত্ব নামক হিরপায় স্থত উৎপন্ন হইয়াছে। মহতত্ত্ব হইতে অহ-কার, অহকার হইতে ত্রিগুণময় জীব প্রকাশ হয়। বৈকারিক, তৈজ্ঞদ ও তামস ভেদে জীব ত্রিবিধ। হাদয়ে বৃদ্ধি রূপে মনে, ও চিত্তরূপে অহঙ্কার মধ্যে বিনি প্রকাশিতা, দেই বাণী "অষ্টমী" নামে অর্দ্ধ প্রকাশ ও অর্দ্ধ অন্ধকার অর্থাৎ জ্ঞানা-জ্ঞান উভয়াশ্রিত-চিদাভাস, 'জীবরূপিণী'' হয়েন। বৃদ্ধির প্রকাশে মনের অন্ধকার দুর হইরা জীবের জাগ্রতাবস্থা এবং চিত্তের প্রকাশে অহঙ্কারের তামদী ভাব নির্ন্তি হইয়া স্বপ্লাবস্থা এবং বৃদ্ধি ও চিত্ত মনাহন্ধারে একীভূত হইলে স্কুষ্ঠি অবস্থা হয় ইহাই "জীবত্ব" বলিয়া নিরুপণ করা যায়। পৃথিবী হইতে কাষ্ঠ, কাষ্ঠ হইতে ধ্ম এবং ধুম হইতে যেমন অগ্নি প্রকাশ হয়, সেইরপে বাল্মরী বিদ্যাশক্তি হইতে মহতত্ত্ব, মহতত্ত্ব হইতে ধ্ম রূপ অন্তঃকরণ, এবং অন্তঃকরণে বৃদ্ধিন্ত চিৎপ্রতিবিম্বে আত্মা অधित ন্যায় (জীবাকারে) ব্যক্ত হয়েন। যেমন বীজাধার পৃথিবী, সেই মত ত্রন্ধবীজাধার মূলপ্রকৃতি মান্না রূপা এই বান্দেবী হয়েন। ইনি **আ**দিতে **অব্যক্তা** 

পরাবাণী প্রণমংকরী জ্ঞান শক্তি, মধ্যে পালন কত্রী মধ্যমা বাণী ইচ্ছাপক্তি, এবং অন্তে বৈধরীবাণী, মুধ হইতে ব্যক্তা হইরা, ক্রিয়ারূপিনী হরেন। সমুদর (বর্ণ) বীজরপকে ব্যক্ত করিয়া আনন্দিতা হরেন বে বাণী, তাঁহাতেই তমঃ হইতে তেজ প্রকাশের ন্যার স্ব স্থ-রূপ "ব্রহ্মদর্শন" লাভ হয়। তিন প্রকার জীবের বিবরণ কহিতেছেন।

পঞ্চ স্থূলভূত ভাষস, জ্ঞান কর্ম্মেক্সিয় দশ তৈজ্বস, স্ক্রতন্মাত্রা পঞ্চ ও তদধিষ্ঠাত্রী দেবতা পঞ্চ বৈকারিক হরেন। স্থুলভূত পৃথিব্যাদি, তৈজস শ্রোতাদি, আর শকাদির অধিষ্ঠাত্ৰী দেবতা ( দিখায় অৰ্ক, প্ৰচেতা, কুমার্দ্বয়, অগ্নি, ইন্দ্ৰ, উপেক্স ও মিত্ৰ ) বৈকারিক হয়েন। ইইারা সকলেই ব্রহ্মসন্তাতে প্রকাশবান, যেহেত প্রমাত্মা नकरनत करता नाकीकाल अधिकान कत्रक वांगीकाल वाक करता। नवरमवमत्री নবমী বাণী বাগাদি পঞ্চ কর্মেন্দ্রিয় এবং বচনাদান প্রভৃতি তত্তৎ কার্য্য স্বরূপে ( দশমী ) বিজয়া নামে দশ দিক বিজয় ক্রিতেছেন। এই বিজয়া সংশয়, নিশ্চয়, चत्र ७ मननामि अञ्चःकत्र दृष्डि ह्जूडेम क्रिंभी हरत्रन । हेँहा इहेर्डि थार्मित ক্রিয়াশক্তি, বৃদ্ধির বিজ্ঞানশক্তি, এবং ই হা হইতেইচক্র চতুর্পুথ শঙ্কর এবং অচ্যত এই চারি দেবতার প্রেরণা সিদ্ধ হয়। ই হা হইডেই অগ্নির রক্তবর্ণ জলের শুক্রবর্ণ এবং অন্নের কৃষ্ণবর্ণ রূপ। ই হা হইতেই অধিভূত অধিদৈব ও অধ্যাত্ম রূপে অধিল কর্ম্মের কর্ত্তা এবং জ্ঞান বিজ্ঞান আন্তিক্য প্রভৃতি বৃদ্ধিবৃত্তির পূথক পূথক প্রেরয়িতা প্রকাশ হইরা জরায়ুজাদি চাতুর্বিধ প্রাণী জাৎকে কুধা পিপাসা লজ্জা ভয়াদিতে আচ্ছাদন করেন। ইনিই এক অনাদি মায়া স্ব স্বরূপ নিত্য অনিত্য বছবিধ প্রজা প্রসব করেন, সেই নিতা অনিত্য, সচৈতন্ত অচৈতন্যের মধ্যে থিনি নিতা ও চৈতন্ত শ্বরূপ তিনিই অনাচ্ছাদিত সদা-জাগ্রত পদবাচ্য "শিব" আর সকল "জীব" হয়েন। সেই অতুল তেজ্ধর "বিষ্ণুর" যোগনিত্রা স্বরূপিণী একাদণী বাণী, অপঞ্চীকৃত পঞ্-মহাভূতকে পঞ্চীকৃত করিয়া দক্ষ আছোদন করিয়া আছেন। করাস্তকালে দেই একাদশী ভারতী শেষ শহ্যার শর্নকারী বাস্থদেবকে ভন্ধনা করিরা মহার্ণবে মহার্ণব রূপিণী হয়েন; অতএব, হরিবাসর রাত্রে জাগরণ বিধিও সত্য।

অন্নের মধ্যে প্রাণ, প্রাণের মধ্যে মন, মনের মধ্যে জ্ঞান বিজ্ঞান এবং জ্ঞান বিজ্ঞান মধ্যে সদানক আত্মাকে বিনি জানেন, সেই বাণী সর্ববস্তুকে আচ্ছাদন করিয়া নব পত্তিকা রূপা হইরাছেন। প্রাণের আধার সেই নব পত্তিকা সর্বত্ত বিখ্যাতা, যথা—

त्रष्ठा, करू, रुतिला, कारबी, विव, माफियी, अटभांक, मान ७ धांछ। এई

नव পজिकार कन, भून, कन, मृत ও अन्नज्ञाल कीरवन श्रीनशानत्व कान नव-इनी हात्रन।

व्यव इहेट व्यवस्था, श्रीन इहेट श्रीनमा, यनन वाहरना मरनामा, विकामा-ধিক্যে বিজ্ঞানময় কোষ শিবরূপ হয়। পঞ্চ কোষাত্মক শিবরূপ জীব এই প্রকারে সেই অন্নাধারে অধিল জগৎকে সজীব করিতেছেন ইহাও সতা। জীবের পঞ্চ-কোৰে বৃদ্ধি ও জ্ঞানেক্ৰিয় সহিত ব্ৰহ্ময়ী বাণী আত্মাকে কৰ্ত্তা রূপে অহস্থারী করিতেছেন; মন ও কর্ম্মেক্রিয় সহিত নানা সম্বন্ন বাছল্যে কার্য্যরূপে তন্মর इटेरज्डिन। প্রাণ, মহান পদে, আস্থাকে পঞ্চধা অর্থাৎ প্রাণ, অপান, উদান, ব্যান, সমান সংজ্ঞায় দ্রষ্টা, শ্রোতা, বক্তা, দ্রাতা, মস্তা করত, নানা কার্য্যে বিচরণ করিতেছেন। অতএব বিজ্ঞানাদি কোষত্রমে যে অপঞ্চীকৃত হক্ষ শরীর তন্মধ্যে আত্মা তৈজসরপে স্বপ্ন অফুভব কর্ত্তা এবং বিবিক্ত ভোক্তা পুরুষরূপে চতুর্দ্দশ দেবতা হইয়া স্বপ্নের স্থায় পিত্লোকেও স্থুপ অমুভব করেন। দ্বাদশী বৈষ্ণবী মারা কুটরূপে বিশ্বাত্মার সহিত বিশ্ব প্রকাশক জ্যোতি বিতরণ করিতেছেন ইহাও সত্য। ত্রিনেতা সেই জগনার্প্তি নিতা ত্রিগুণীক্কত মহজ্যোতি দারা বিশের নেত্র ( দৃষ্টি ) क्रिंभी बरेंबा भक्षीकृष्ठ बूनकृष्ठ मकनात्क 'बिवि९ २' (बिखारंग विखक्त) कतिबारहन, যথা.—মং বীজাধিষ্ঠাত্রী জগৎ কারণ অগ্নি দেবতার দশকলা, অং বীজ দেবতা বান্তব বস্তু সূর্যো দাদশ কলা, উং বীজদেবতা চল্লে যোড়শকলা রূপে ব্যক্ত হইয়াছেন। এই বোড়শ কলাই ক্রিয়া-শক্তি, ভূবনেশ্বরী ধাত্রী তাঁহাতেই বিরাট ভाসমান হয়েন। ইহাই কার্য্যবন্ধের রূপ, যাহাকে "বিখদর্শন" বলা যায়। ইহা বিবিধাকারে এক, যথা দেহ নানা অঙ্গ প্রত্যঙ্গে বিভক্ত হইয়াও এক. তম্বং।

এই তৈজদ জ্যোতিত্রয়ের দিভাগে যে পৃথক পৃথক ষড়ার্মভাগ হয় তাহার প্রথম তিন ভাগ স্বতয় রাধিয়া অপর তিনভাগকে পুনর্মার দিধা করেন, তাহার এক এক ভাগ অপরাপর ভাগের সহিত সংযোগ করা হইলে ঐ ভারতীবাণী তাহাতে ভিন্ন ভিন্ন তিনকপে প্রকাশ হয়েন। পরে প্রথম ভাগের চতুর্থাংশ পুনর্মার স্বকীয় ও পরকীয় দিতীয়াংশে সংযুক্ত করিয়া পঞ্চ পঞ্চ রূপে দমিলিতা হয়েন, ইহার নাম পঞ্চীকরণ, যাহাতে এক বন্ধ অনেক রূপে জীবত্ব প্রতিপন্ন করে। সোম ও স্থা (অর্ক) সংযোগে অগ্রি দাদশ কলা বৈখানর নামে সকলের বাহ্য ও অন্তরে প্রবেশ করেন। অগ্রি ও চক্ত সংযোগে স্থাও সার্ম দাদশ কলাবান দ্রষ্টার্মপে সকল চক্ষ্র (দৃষ্টির) চাক্ষ্য (স্থদ্শ) হয়েন। এই আপনি আপনাকে দেখাকে বিদ্যাদেশ বলা। মন, যিনি চক্রমা স্থায়ি সংযোগে তিনিও সার্ম-ক্রমেদশ কলা-

বান হরেন। অতথব সংসারী প্রজাকানী তগবান মহদাদি বিরচিত বোড়ণ কলা পূর্ণচন্দ্রের ভার পৌরুষরপ ধারণ করিরা প্রথম লোক স্থষ্টি করিরাছিলেন তদর্থক বে শ্রুতি, পুরাণ তাহাও সত্য। এই প্রকারে পৃথিব্যাদি অপঞ্চীকৃত পঞ্চ-ভূতকে পঞ্চীকৃত ক্রিয়া, নিদ্ধল বন্ধা (সকল) কলা বিশিষ্ট হইতে ইচ্ছা করিয়া মহজ্যোতি হইতে 'কালাधিক্তা' রূপে প্রকট হয়েন। সেই কালাগ্রি ক্তুই প্রাতঃ-কালে মহার্ণব-জল হইতে উদর হইয়া সায়ংকালে আবার সেই জলেই অন্তগত হয়েন, এবং রশ্মি দ্বারা ভূত মকলের প্রাণগণকে ধারণ করিয়া অহরহঃ উদয়ান্ত হওয়াতে তাঁহাকেই 'অদ্যতন' রবি বলা যায়। তিনি সর্বভক্ষ, পঞ্চবক্ত, সর্ব-সংহর্তা কাল, সকল জ্যোতিকের সহিত প্রকাশ হরেন, এবং উদ্ধাধঃ সকল স্থানের প্রাণবায়কে আকর্ষণ ও প্রদারণ করেন ইহাও সত্য। অদ্য ও কল্য এই শব্দ হয় দারা যে কাল জ্ঞান হয়, ইহার 'অদ্য' শব্দে 'প্রত্যক্ষ সাক্ষীদর্শন' হেতু অপরোক্ষ জ্ঞানের কারণ 'অদ্যতন-রবি'। আর 'কল্য' শব্দে গতাগত কল্য অমুমান হেত্ত্বে পরোক্ষ জ্ঞানের কারণ 'চক্র' রাত্র হয়েন। এই কালত্রয়ের নাম ভূত ভাবী বর্ত্ত-মান। এই ত্রিকাল ভেদে অধিভূত, অধিদৈব ও অধ্যাত্মরূপ পুক্ষ ভেদ হইয়াছে। ভূতকালে অধিভূতরূপ চক্র, ভাবীকালে অধিদৈব রূপ স্থ্য, এবং বর্ত্তমান কালে অধ্যাত্মরূপ অগ্নি দেবতা "বিশ্ব" হইনাছেন, বাঁহার অগ্রভাগ মঙ্গল, বৃধ্ন বৃহস্পতি শুক্র গ্রহ এবং পশ্চাৎভাগ শনি, রাহ্ন, কেতৃ রূপ গ্রহ বিগ্রহ হয়েন ইহাও সতা। চতুঃষষ্ঠী কলা বিদ্যা ত্রিষষ্ঠী বর্ণরূপে এই শরীরের যথা স্থানে প্রবিষ্ট হইয়া আছেন, অতএব ব্রয়োদশী অর্দ্ধমাত্রা ত্রিকাল সহকারিণী, ত্রয়োবিংশতি তত্ত্বের সমষ্টি রূপে ছায়া ও সংজ্ঞা নামে প্রত্যক্ষ কালাত্মা বিভূ চতুর্মুধ প্রজাপতির পত্নী ( গায়ত্রী ) হয়েন। তাঁহাদিগের জ্ঞানময় তপস্তা ছারা পূর্কাদি মুখ হইতে 'ঋতং সত্যং' নামধের পরমাক্ষর প্রণবের প্রাহর্ভাব হয়। অতএব অন্তা প্রজাপতি সূর্য্য আর ওদন (আর) সোম অমৃত হয়েন। অগ্নিতে যে ধূম ( আর) দৃশ্র হয় তাহা চক্রের রূপ (কলা), কেন না অকুচার্য্যা পরা ও অপরা বাণী ঘিনি সার্দ্ধমাত্রা প্রকৃতি, তিনি দিধা হইয়া যেমন প্রাণেতে ওতপ্রোত আছেন, দেইরপ দোম সুর্যোতেও ওতপ্রোত থাকিয়া প্রজাগণকে স্বাস্থ কর্মামুদারিক অর (ফল) বিতরণ করেন। সেই বাণী চতুর্দশী নামে চতুর্দশ ভ্বনপাবনী হইয়াছেন ইহাও সত্য। ত্রিবিৎকরণ দারা রচিত ত্রিপুর মধ্যে আত্মা যাবৎ বাস করেন, তাবৎ ভূত প্রাণী ও স্ব স্ব শরীরে বাস করে অর্থাৎ ভিন্ন ভিন্ন দেহে দর্পণ প্রতিবিশ্ববৎ প্রাণীক্রাতের ও বসোবাস প্রতীতি হয়। বাণীর অভাবে জীবছের অভাব প্রত্যক্ষ। সেই অর্দ্ধমাত্রা স্ব মাত্রা সহ ব্যোমবন্ধে ইড়া পিঙ্গলা হুবুয়া এবং চিত্তিনী প্রভৃতি দশ প্রধান নাড়ী মধ্যে প্রবাহিতা হওয়াতে স্ত্রে বস্ত্রের স্থায় বিশ্ব তৈজ্ঞস প্রাক্ত পুরুষ সংস্তৃত্তিত আছেন, ষ্মতএব অব্যয়-পর্মানন্দে তিনিই মূলস্ত্ত স্বন্নপিনী ওঁকারাত্মিকা হয়েন। শশ, বুষ, মৃগ, অখ, পুরুষ ও পদ্মিনী, চিত্রিনী, সন্ধিনী, হস্তিনী প্রভৃতি স্ত্রী চড়ুষ্টয় একত্রিত প্রকৃষ মিথুনরূপ ধারণ করিয়া ঐ বাণী পূর্ণা, পূর্ণমানী রূপা হয়েন। জ্রী পুরুষ সাধারণ শরীরে (ছারু মধ্যে) প্রধানতঃ একশত নাড়ী আছে, তাহাদের প্রত্যেকের শত শত শাখা নাড়ীর শাখা ভেদে বাহাত্তর সহস্র হইরাছে, তাহার মধ্যে মহাজালে রাঘব মৎস্তের তায় আত্মা আবদ্ধ সন্দেহ নাই। এই নাড়ী कारणत मर्था এक स्युमारे रक्षण बक्षणा चक्रणा चामूण बक्षतक पर्याख राखि।, তদ্তির আর সকল নাড়ী হইতে উৎক্রমন, প্রাণনিঃসরণ হয়। সেই প্রাণাগ্নি মুখে ত্বগাদি সপ্তধাতুর হবন হইলে তাহা হইতে বিরাট পুরুষ প্রাত্নভূতি হয়েন। সেই প্রথম প্রকাশিত পুরুষের অন্তরে সর্বভূতের অবস্থিতি, অথবা সর্বভূতের অন্তরে বিরাজমান যে পুরুষ তিনিই বিরাট নামে প্রতিষ্ঠিত হয়েন। অগ্নি তাঁহার মন্তকে চন্দ্র স্থ্য চকুৰয়ে, দিক দকল শ্রোতে, বেদ বাক্যে, বায়ু প্রাণে, বিশ্ব (জীব) হৃদয়ে, পৃথিবী তাঁহার পদন্বয়ে অবস্থিতা। অত্এব বিশ্ব বিরাটে তৈজন স্থতাত্মা হিরণাগর্ডে এবং প্রাক্তে ও ঈশ্বরে কোন ভেদ নাই। এই পুর সকল মন:সঙ্কর মাত্রে নির্মাণ করিয়া অমাবজা পূর্ণমাদী সন্ধিতে দেই প্রতিপৎ-মিখুন বাগবাণী প্রকৃতি পুরুষা-কারে বাস করেন। এই বৈরাটী বাণীদেবীর ধ্যান মূলে অনেক বিন্তার পূর্ব্বক বর্ণিত হইয়াছে এথানে তাহা সংক্ষেপে লিখিত (উদ্ধৃত) হইল, যথা,—

> "নৈখতীস্থাং স্মরেদ্বিদ্যাং কলাকাষ্ঠাস্বরূপিনীম্। চৈত্যতত্ত্বেষিতাং দেবীং সদসদস্তব্যাপিনীম্। চিদাভাসাং সদানন্দাং সচিদানন্দদায়িনীম্। নিগুণাং ত্রিগুণাধারাং ত্রিগুণাং গুণরূপিনীম্। অতসীকুস্থমাকারাং ভ্রুভঙ্গভঙ্গিতাস্তু তিম্। চক্রার্কহুতভুক্ নেত্রাং ত্রিনেত্রাং নেত্ররঞ্জিনীম্। অধরারুণ বিষ্ফুরাং দিক্শ্রোত্রীং গ্রবণশ্রুতিম্। হলাদিনী বিলসদস্থো রসনারসক্রপিণীম্। ঈষদ্ধাস্থ মুখীং পূর্ণাং পূর্ণেন্দু সদৃশাননাম্।

কৃষ্ণকেশী ঘনাকারাং সোমার্কভান্তিভাবিনীম ॥ গণ্ড কুণ্ডল সন্দোল ব্রহ্মাণ্ডান্দোলিভদ্যুতিম। নেত্র জ্ঞানাঞ্জনবতীং অর্দ্ধেন্দুধৃতশেখরীম ॥ নাসাগ্র মুক্তাসল্লোল জীবমুক্ত দিশরিভাম। স্থগ্ৰীবাং স্থকলক্ষীং শ্ৰীকণ্ঠ কণ্ঠকণ্ঠিনীং॥ বিচিত্রবদনাং শান্তিং পীনোন্নতপয়োধরাম। একানেকভুজাং ধাত্রীং নানান্ত্রশস্ত্রধারিণীম ॥ পঞ্চকোষান্তরচরীং ত্রিলিঙ্গলিঙ্গলিঙ্গিনীমু । সকারণস্থ্রল সূক্ষ্ম সার্দ্ধত্রিবলয়ারতাম্॥ সিংহস্থাং সিংহক্ষালীং কেন নালাব্যনীম। স্থগভীরকঞ্জনাভীং ত্রিমাত্রাত্রিবলির্তাম্॥ আনন্দকন্দসন্দোহ ক্ষুরৎফুল্ল নিতম্বিনীম্। ত্রিপদাং বিপদাং গোপ্তীং চতুষ্পদীং পরাপদাম ॥ পদাব্দস্বরভির্গন্ধভঙ্গবস্তুক্ত লোলুভাম। রত্বনুপুরসিঞ্জিত চিদব্যক্ত কলস্বরাম্॥ করপদাঙ্গলভোণী মৃদ্রামুদ্রিত মুদ্রিকাম্। যত্তৎপাদলক্ষ্যলকি মোক্ষলক্ষীমহং ভজে॥"

ভ্বনপাবনী এই বাজেবী যিনি পূর্ণমাসী রূপে যোগমায়া এবং অমাবাশ্রাকাবে ভোগমায়া; যিনি প্রবৃত্তি নিনৃত্তি আত্মিকাভক্তিরূপে দিধা হইয়াছেন; যিনি নিবৃত্তি ভক্তিরূপে সদা সমাদি ঘটসম্পদযুক্তা এবং প্রবৃত্তি ভক্তিরূপে কামাদি ঘটসম্পদ স্বিতা হয়েন। যিনি পক্ষয়ে মাসকালের স্থায় পরা অপরা শক্তিপ্রভাবে ব্রহ্মাণ্ড বিভক্ত করিয়া প্রবৃত্তি ও নিবৃত্তি পথের পথিক ভক্তগণকে সম্পদদমের অধিকারী করত গমনাগমন করাইতেছেন, তাঁহার নবাক্ষর মন্ত্র প্রকাশার্থ কহিতেছেন, বে,—

"প্রণবং পূর্ববমূচার্ঘ্য দেবীপ্রণবমুদ্ধরেৎ, "তত্ত্বরে স্থিরমায়া কামেন পুটিতো হরিঃ। "পরাবীজমবোচ্চার্য্য যোজয়েৎ বহ্নিজায়রা, "মন্ত্ররাজমিনং ভাত্তে পরায়াঃ পরমং পরমু"।

অর্থাৎ অত্যে প্রাণৰ উচ্চারণ পূর্ব্ধক দেবীপ্রণৰ উদ্ধার করিবেক, তদনস্তর স্থির মায়া ও কাম বীজ পূটিত হরির বীজ উদ্ধার করিয়া পশ্চাৎ পরাবীজ উচ্চারণ পূর্ব্ধক বিজ্ঞায়ায় বোজনা করিবেক। হে ভজে হংসিকে! এই মন্ত্রয়াজ জপ দাবা পরার পর পরমা বিদ্যা প্রসন্না হয়েন। যথা,—

र्थ ''द्वीर स्नीर क्रीर क्रीर कीर कीर कीर वाहाः'। — अज्ञान वीक वथा,—

"उं हीर घर खीर देश कर किर इर त्वर और रेगानि"। প्रमण,"এতানি বীজানি অথপ্রদানি শিবস্ত বিফোর্গণেশসূর্যয়োঃ
সর্বানি শক্তের্বন্তি ভাবিনি তৎসেবকানাং প্রভবায়স্থ তৈয়।
প্রত্যেকঞ্চ দয় কৈব ত্রমেতদমুক্তমম্। চতুর্বং পঞ্চমং বীজং
শুহাদ্গুহ্যতরং পরম্॥ তদালা সহ সংযোজ্য চতুর্বং
তেন ভাবিনি। প্রণবাদি নমোহন্তেন জপ্তা সিদ্ধির্মবাপ্র য়াৎ ॥ মারণে যোজয়েদক্তং সন্তি মাঙ্গল্য কর্মাণি। উচ্চাটনে হৃদয়ঞ্চ শিরো যোজ্যবসং নয়েৎ॥ শত্রুণাং বিদ্বেষ
প্রাপ্তে শিথাং সংযোজয়েদ রুধঃ। নেত্র ত্রয়ং স্তম্ভনে স্থাৎ
স্বধান্তঃ পুষ্টি মা বহৎ ॥ কবচেনারণোদ্গাত্রং মতুল্যো
বিচরেৎ কবিঃ। সর্ব্ব সিদ্ধীশ্রো ভূয়াৎ যোজপেৎ পরমাক্ষরীম্'॥

উত্তমাধিকারী স্বয়ং এই ব্যবস্থা বুরিয়া লইবেন, সাধারণের ইহাতে ডাদৃশ ক্ষতির অভাব দর্শনে ভাষার্থ করিবার প্রয়োজন বোধ হইল না। অপিচ,—

> ''ষেতাখেত গতিস্কত্র ভবার চাভবার বৈ, যথাধিকারিণাং প্রাপ্তে ভবতস্তে যথাক্রমন্। চৈত্যতরো ভবেজাদো রসলাবণ্য লালিভঃ, রসনানাং সরসেন তাসাং মধ্যে দুয়োদু রোঃ॥

ই প্রধানং পরাবাণী তমাত্রান্ধা পরা স্থৃতা,
অমাত্রো সৌ তয়ার্মধ্যে যদিত্যব্যয়মূচ্যতে ॥
অবিতর্কা তমাত্রান্ধা সা পরা পূর্বভাগিনী,
অর্দ্ধমাত্রা বিতর্কা বৈ যা চৈবোত্তর গা ভবেৎ ॥
উভয়োরস্তরে সন্ধৌ তুরীয়ং ব্রহ্মচিময়ং,
ভাসতে বিশ্বভূতো সৌ সগুণশ্চেশরো ভবেৎ ॥
সো মাত্রঃ পূর্বরূপঞ্চ পরা চৈবোত্তরং পরং,
সা পরা তত্র বৈ সন্ধিবিশ্বভূতার্দ্ধ মাত্রিকা ॥
অথগুমগুলং ধামং যদেতদ্রাস মগুলং,
তদ্ভাসা ভাসিতং বিশ্বং বিভাতি ব্রহ্ম তন্ময়ম্'॥

অর্থাৎ স্বীয় শক্তিদ্বরের মধ্যে বিরাজমান চিন্নাত্র বন্ধ যে অহরহ রাস বিহার করিতেছেন তাহা "চিৎ" শব্দে সপ্রমাণ হইয়াছে। চিৎ শব্দের ই পরাবাণী এবং "ৎ' অর্জমাত্রা অপরাবাণী, এতহ্ভয়ের মধ্যে চ কার শব্দে যে অ কার অব্যক্ত "জ্বাকর" রূপে আছেন, তিনি চিন্নয় ব্রন্ধ হয়েন। অতএব গোপিনীয়য় মধ্যে হয়ি, শ্বেতাশ্বেত অর্থাৎ নিবৃত্তি ও প্রবৃত্তি বা উত্তরায়ণ ও দক্ষিণায়ণ পথের পথিক (অধিকারী) আত্মা রূপে আপনি আপনাকে বন্ধ ও মুক্ত করিয়া সদানন্দে রাস ক্রীড়া করিতেছেন। এই রাসলীলা যেমন ভাগবতে বর্ণিত হইয়াছে সেইরূপ যোগিনী য়য় মধ্যে আদ্যা শক্তি অথবা ভৈরব য়য় মধ্যে মহাকালের লীলা, তত্র প্রাণাদিতেও বর্ণিত হইয়াছে। বাণীভেদেই ভেদ বোধ হয়, চিৎ শব্দে ভেদাভাব ইহাও সত্য। অথগু মণ্ডলাকার যে নিত্য "গোলকধাম" অথবা "কৈলাশ ধাম" তাহা চিৎ শব্দে প্রকাশ হয়, তাহারই নাম 'রাসমণ্ডল' অথবা 'প্রকৃতিচক্র' বলা যায়, তাহারি প্রকাশে বিশ্ব বন্ধ তন্ময়লুবোধ হয়, ইহারি নাম বিবর্ত্তবাদ। সেই রাস মণ্ডল নির্গত স্থামরীচীকা, সপ্তশুণ প্রাপ্তে, একোনপঞ্চাশৎ প্রাণ প্রন নির্দ্ধারিত হইয়াছে। সপ্তশুণ যথা,—নিমিষণ, উন্মিষণ, সংকোচন, প্রসারণ, স্পর্শন, প্রলপন, শ্বন। তাহাভে রজোগুণে বন্ধা, সম্বণ্ডণে বিষ্ণু এবং তমোগুণে রুদ্র

<sup>\*</sup> খেতাখেত,—শুক্ল কৃষ্ণ।



পুণকরণে অবস্থিতি করেন। আসুরী রাক্ষ্যী ও তাম্যী প্রকৃতি সহিতা পর্যাত্তিকী পরাবাণী'' তাঁহাদিগের সহধর্মিণী হইয়াছেন। দেবাসুরী ও আসুরী রাক্ষ্মী সম্পদে সমিবিষ্টা দ্বিধা সাৰ্দ্ধমাত্ৰা ( চুৎ ) কালে পুৰুষ কৰ্তৃক ঈক্ষিতা হইলে (চিৎ) ইচ্ছাশক্তিরূপে বিক্ষেপ ও আবরণ অর্থাৎ প্রাণ কার্য্য আরম্ভ করেন। উর্দ্ধে উন্ন-য়ণকারী বায়ু প্রাণ, অধোনেতা অপান, আর তত্ত্তয়ের মধ্যে আবদ্ধ যিনি তিনি অমাত্র, স্বন্ধান্থ সমানবায়ু-লক্ষিত নিম্বল আত্মা; (গোপিনী মধাবন্তী "রাস-বিহারী" শ্রীকৃষ্ণ ) দাক্ষীরপেশিলীলা মাত্র করেন। সেই বিশ্বভৃত চিদাস্মা চক্ষু শ্রোত নাসিকা মুথ প্রভৃতি হুই ছুই ছিন্ত মধ্যে স্বন্ধন্ত "প্রাণ" রূপে আর বাক্ পাণি পাদ পায়ু উপত্তে "অপান" রূপে অধিষ্ঠিত, আবার উভয়ের মধ্যে ফলয়ে, স্থ্পিস্থানে ''নমান''বাযুরপে হত অর সমন্বয় পূর্বক সপ্তার্চিশ ''স্ফা'' রূপে দর্বদিক্ ব্যাপিয়। মন্তকে "সপ্তশির্যণা" নামে উদন্ন হয়েন। সকল নাড়ীর অভ্যন্তরে সঞ্চরণকারী ব্যান, আর কণ্ঠস্থ উদান স্বরগণকে বহিষ্কৃত করিতেছেন। অতএব সোমরূপা ইড়া স্র্যারূপ পিঞ্লা বাম দক্ষিণ ভাগে. মধ্যে অগ্নিরূপিণী স্থ্যুমা অবস্থিতি করিয়া এক অথও মহাকালকে প্রাতঃ মধ্যাক্ত সায়ং কালত্রয় রূপে প্রকাশ করিতেছেন। প্রাতঃকালে ব্রহ্মাণী, মধ্যাহে বৈঞ্বী সায়াহে মাহেশ্বরী নামে বেদভেদে রূপত্রয় ভেদ করিতেছেন। দেই বালা, যুবতী ও রুদ্ধাকারে ত্রিদেবধারিণী স্বন্ধা নাডীগতা হয়েন,যে স্ব্যুমা পরা উৎকৃষ্টা নাড়ী নামে যোগী ও জ্ঞানীগণের নির্গমন পস্থা স্বরূপা হয়েন। এই স্বয়ান্তর্গতা অগ্নিরূপিণা (প্রাণশক্তি) ক্রিয়াশক্তির সপ্ত জিহ্বার নাম কালী, করালী, মনোজবা, স্বলোহিতা, ধ্র্মবর্ণা, ভারতী, ক্লিঙ্গিনী এবং বিশ্বক্ষী। ইহা শ্রুতিতে উল্লেখ আছে, যাঁহারা সপ্ত সিদ্ধ্যোগিনীরূপে জ্ঞানেক্সিয়া-ধিষ্ঠাত্রী দেবশক্তি শিরস্থ সপ্ত ছিদ্রে অধিষ্ঠান পূর্ব্বক ভবভীত ভক্তগণের স্থখার্থ অবলেহনাদি রসানন্দ কার্য্যে ব্যাপুতা আছেন। এই সপ্ত শক্তিপ্রভাবে ঐ সপ্ত দেবতার প্রবণ, দর্শন, আস্বাদন স্পর্শনাদি বিষয় জ্ঞান হয় ইহাও সত্য। সমানবায়ু দারা তিন ভাগে বিভক্ত অল রসাদির স্থুল ভাগ মলমূত্র হইয়া অপান দারা নির্গত হয়, মধ্যম ভাগ মাংস হইয়া প্রাণ দারা অন্থি সংলগ্ন হয়, আর সৃন্ধ সার ভাগ বল রক্ত, মজ্জা বীর্য্য হইয়া স্বন্ধা দারে আত্মদাৎ হব। এতাবতা কাঠালি সংযোগে ধ্ম, ধ্ম হইতে জল, জলে মুত্র ফধির, এবং অল হইতে রস উৎপল হইয়া তৎ সমস্ত একতীভূত (মিথুন) হয়, আর শুক্র স্বরূপ নিধুমাগ্নি আত্মাতে ্রতারদ যথন আছতি প্রদত্ত হয়, তখন তেজ মজ্জা অন্তি আর মনের উৎপত্তি হইরা থাকে। এইপ্রকারে হের ও উপাদের (প্রির মপ্রের) ভেদে মতুত বিশ্ব

কার্য্য উৎপন্ন হইয়া থাকে, কেবল শুদ্ধসন্থার তাহা হয় না। সেই শুদ্ধসন্থা বীজ রূপে সাক্ষী মাত্র থাকেন এবং আছেন, প্রাকৃতিধর সংযোগে পৃথিবী জল বায়ু সংযোগের স্থায় সেই বীজে অন্থ্র হইরা বৃক্ষবৎ বিশ্ব (জীব) প্রকাশ হয় মাত্র। অন্থ্র প্রকাশে বীজের নাশ হয় না, স্ক্লরূপে সেই বৃক্ষেই থাকে, কালে ফল হইতে পুনর্কার প্রকাশ হয়, সেই রূপ জীবাকার আত্মা কর্ম্ম ফল ভোগান্তে পুনর্কার অন্ধ্ররূপে স্কর্দের সাক্ষী রূপ থাকেন। অপিচ,—

পূর্ব্বে ক্রন্থী কেবল এক আত্মা মাত্র ছিলেন, অস্তু আর কিছুই ছিল না, তিনি ইক্ষণ ধারা দৃষ্টা স্থ মারা প্রকৃতিকে জারা করনা করিরা পতি পত্নী ভাবাপর হই-লেন এবং "একা আছি প্রজাবৃদ্ধি করিয়া অনেক হইব' ইত্যাদি সঙ্কল্ল করিলেন। এই শ্রুতিভাৎপর্য্য প্রকাশক শাস্ত্রাস্তরের আলোচনায় কহিতেছেন যে,—

প্রকৃতি পুষ্ণৰ অসংযোগে পরাবাণী (অব্যক্তাবাণী) নামে থাকেন। তৎস্বক্রপ তিনি বৃদ্ধি রহিতা নাদ রহিতা, অক্ষর রহিতা, বিন্দু বিদর্গ রহিতা, কেবল চিনাত্র ভত্ত্বে অবস্থিতি করেন। নেই পরাবাণী অন্তঃকরণ চতৃষ্টরাত্মক মূল প্রকৃতিস্থ ( স্বরস্ত ) তৈজন পুরুষ সংযোগে স্বর রূপা হয়েন। সেই স্বর ষড়, পাষ্ট, গান্ধার মধ্যম, পঞ্চম, ধৈবত, নিষাদ নামে সপ্ত। হাতএর পরাবাণী আদৌ নাদরপা হয়েন। পরে পশুন্তীবাণী জ্ঞানময়ী পরাপর বিচার রূপিণী গুভাণ্ডত সদসং অফুভবকারিণী পরব্রদ্মপ্রাপ্তির সোপান সদৃশী ইয়েন। অপার সংসারান্ধকাররূপিণী মূল প্রকৃতি মায়া বা জড়া অবিদ্যার পার উত্তীর্ণা দেই নাদময়ী পরাবাণী (বিদ্যা ) পশুস্তী নামে পুরুষ যুক্তা মধামা বাণী হয়েন। অতএব "শব্দানাং জননী" এই শ্রুতার্থে অব্যক্ত नामा नामप्रशी रुहेश भक्तकरल निजरयन आकाम भन्नीती हिमाचा शुक्रस्य ध्वकाम হরেন ইহাও সত্য। নাদশকার্থে প্রাণ, অগ্নি, স্থ্য,-যথা,-ন কার প্রাণ, দ কার অনল, আ অধিদৈব সংযোগে "নাদ" অর্থাৎ শব্দ বলিয়া প্রসিদ্ধ। সেই "নাদ-শ্রুতি" দাবিংশতিরূপে শ্রুতি জনক হয়েন। শ্রুতি হইতে সপ্ত স্বর ও নানাকারা মধ্যমাৰাণী হইরাছেন। সেই ''শ্রুতিমাত্র' মধ্যমাবাকৃ পুরুষ (বিরাট) সংবোগে ''বৈধরী'' নামে অকরাত্মিকা ও উচ্চার্য্যা হইয়াছেন ইহা ঋগাদি চতুর্বেদ বাক্য অবলোকনে কাণ্ডত্রয়ে প্রতিপাদিত হয়। এই "শক্তর্ক" বাণী মধ্যেপরমাত্মার উন্নাস প্রতীতি হইন্না থাকে, ষেহেতু ''পঞ্চবিংশতি সহস্রাণি পরবন্ধবাচা ভাতি'' ইত্যাদি শ্রুতি সম্বাদ ও দুগু হইতেছে।

বেদ সম্দায়ে ব্ৰহ্মবাক্য ও ঋষিবাক্যে বিভক্ত। ঋক্ মন্ত্ৰ ও ব্ৰাহ্মণ অথবা ঋগ. গদ্য, সাম ও মন্ত্ৰ একত্ৰিত সংখ্যা যথা,—চরণবৃাহ ও আৰ্য্যবিদ্যা স্থাক্ত্ৰে—

| स्टब्र स्टा       | >•৫৮۰  |
|-------------------|--------|
| यञ्चरकिन शना      |        |
| मार्गरवल-माम      |        |
| व्यथक्टवन-मञ्ज    | ১ ই৩。。 |
| _<br>সমষ্ঠি-      | 86448  |
| পরবন্ধ বাচাঃ      | ২৫০০০  |
| গ্রহিরাকা-জার্মিট | 20-28  |

২৫০০০ অপৌক্ষের বীজ বাণী আর ২০৮৯৪ পৌক্ষের ম্লবাণী পূর্ব ও উত্তর তাগে বৃদ্ধি প্রাপ্ত বড়ক দর্শনাদি শাথা প্রশাধার বিস্তৃত ক্রমাকার ইইয়াছেন।

সেই বিদ্যাশক্তিকপিনী পরমার্থ তত্ত্যুক্তা পরা পশুন্তী মধ্যম। বৈধরী বাণী অব্যক্ত ব্রহ্ম রূপকে বর্ণাকারে, ব্যক্ত স্বরূপে, প্রকট করেন, যন্থারা বিদানগণের ফদমে সদসৎ সংসারের সভ্যতা প্রতিভাসমান হয়। যেমন রক্ষ্তে ভ্রুক্ত, শুক্তিকার রুত, মরিচীকার জল, জলে ফেন, আকাশে মেঘ, তক্ষপ মারা মিথ্যা ও তৎ-প্রবর্ত্তক অধিষ্ঠান পরমাত্মা সভ্য আছেন, ইহা ঐ চাত্র্বিধ বাদ্মর বেদ মহাবাক্যের বিচার দ্বারা স্থির হইরা থাকে, অন্ত উপায়ান্তর নাই। অতএব আকাশের স্থায় ব্যাপক পরব্রহ্ম সমস্ত প্রপঞ্চান্তর্যামী রূপে অবন্ধিতি করেন অথচ মারাধিকারে ভ্রমণকারীরূপে দৃষ্ণও হয়েন, এতহ্তয় ভাব প্রকাশিকা বাণীই মুখ্যা। যাহার সভ্যতায় মিথ্যা জগত্তের সভ্যতা ভাসমান হয়, সেই এই এক অদিতীয় ব্রহ্ম অবিদ্যাবন্ধনে নানারূপে প্রতীয়্বমান হইতেছেন, এই নানা দর্শন নিষেধ পূর্ব্বক এক সমৃদৃষ্টি প্রদানার্থ শ্রুতি কহিরাছেন যথা,—

''একমেবাদ্বিতীয়ং ব্রহ্মনেহ নানাস্তি কিঞ্চন, মৃত্যোঃ সমৃত্যুমাপ্রোতি য ইহ নানেব পশ্যতি''।

অর্থাৎ বাঁহার সত্যতার জগৎ সত্যতা প্রতিভাসমান হয় সেই ব্রহ্ম এক ও আছিতীয়,—'কেবল একরপ' মাত্র ;—নানারপ যাহা দৃশু তাহা কিছুই নয়, অর্থাৎ তাহা মায়াবিকার 'মিধ্যা'। সেই অথও এক রূপকে যে নানা অর্থাৎ থও পেও দেখে —মারা দৃষ্টিতে, অবিদ্যা দৃষ্টিতে দেখে, সেই পুনঃ পুনঃ জন্ম মরণ রূপ এই সন্থিতীয় সংসারগতি প্রাপ্ত হয়। নানাছের আসন্ধা আছে, নচেৎ 'এক' বলিবার প্রয়োজন হইত না।

বিদ্যা অবিদ্যাযুক্ত দৈবী আন্তরী সম্পদে অধিষ্ঠিত পরমাত্মা অর্থাৎ 'সত্য ও মিখ্যা' উভত্ত দেশে ব্যাপ্ত এক বৈ হুই নত্ত, 'ইহাই নিশ্চয় ইহাই নিশ্চয়' বলিয়া বাদারী স্বরস্থতী, জিজাস্থ ও মৃমুক্ষ্ উভয়কেই উপদেশ করিবার নিমিত্ত চতুর্দ্ধা অর্থাৎ চতুর্ম্বুণী বা চতুর্ম্বুণ সেবাা চতুরাননী গায়ত্রী নামে বেদমরী হইয়াছেন; এই কারণেই ব্রদ্ধার চতুর্ম্বুণ হইতে চতুর্কেদ প্রকাশ হইয়াছে বলিয়া প্রণাদিতেও বর্ণনা করেন। অপরঞ্চ—

'বাস্থদেব পরব্রহ্ম,—দক্ষিদানন্দময়মান্ধাব্রহ্ম' ইত্যাদি শ্রুতিপ্রতিপাদ্য দেবতা যিনি, তিনি সৃষ্টি কামনার ক্লিকণ দারা লোক স্বন্ধন করেন। 'ইজোমায়াডিঃ পুররূপ ঈন্নতে,—তৎস্ট্র তদেবাকুপ্রাবিশং। অকারো বৈ সর্ববাক্' ইত্যাদি, শ্রুতিমতে যেমন অকার হইতে সকল বাকা উৎপন্ন হয় :—বেমন কার্য্য কারণের অভেদত্ব হেড় অকারই দক্র বাকরপে বিবর্ত হয়েন,—বেমন বাক্য দক্র স্পর্শ উন্ন তৈজসাদি নামে বিভক্ত ও শ্বর ব্যঞ্জলাকারে বছবাণী রূপী হয়েন, দেইরূপ ত্রন্ধ জ্ঞানাজ্ঞান ভেদে নানা প্রকার জীবাকারে প্রতীতি হয়েন; ত্রিষষ্ঠী বর্ণাত্মিক! পরাবাণী, পঞ্চাশহর্ণাত্মিকা পশুস্তীবাণী, দ্বিপঞ্চাশহর্ণাত্মিকা মধ্যমাবাণী, এবং সূল ফক্র কারণ শরীরত্রয় ব্যাপিনী একপঞ্চাশদর্ণাত্মিকা বৈধরীবাণী রূপে প্রকট হয়েন। অকারাদি এক-বিংশতি স্বর; হ্রম্ব দীর্ঘ প্লুতভেদে আই উ বর্ণ ত্রিবিধ, ত্রিগুণে .... ৯, ঋ ৯ বর্ণছয় প্লুতহীন দিবিধ দীর্ঘ, তাহাতে ..... ৪, দীর্ঘহীন সন্ধি অক্ষর ..৮, একত্রিত ২১। ক আদি ম পর্য্যস্ত পঞ্চবিংশতি স্পর্শবর্ণ তম, তামিশ্রাদি অবস্থায় বোষৰতী ও অঘোষৰতী ভেদে পঞ্চ পৰ্ব্বা প্ৰকৃতি পঞ্চ পঞ্চ বৰ্ণে বিভক্তা হইরাছেন। আর পঞ্চ অফুনাসিক ও অন্তত্ত চারিবর্ণে স্বরদন্ধি ভেদযোগে প্রকৃতি পুরুষ সংযোগ হয়। বিসর্গ অফুসার জিহ্লামূলীয উপদ্ধানীয় 'অবসান' নামে প্রসিদ্ধ। এবপ্রকারে যেমন বর্ণের, দেইরূপ প্রকৃতি পুরুষের ( মারা প্রমান্মায় ) পরস্পর সহারে শিরস্থ,সহস্র দল কারণ শরীর হইতে সপ্তচক্র ব্যাপিয়া বৈধরীরূপে বাচ্যবাচক পদে ত্রিষষ্ঠী বর্ণান্মিকা পরাবাণী বিভক্তা হইয়াছেন। অকারাদি ষোড়শ শ্বর, ককারাদি পঞ্বিংশতি স্পর্শবর্ণ এবং ঘকারাদি অষ্ট অন্তম্ভ ক্ষকার সহিত পঞ্চাশন্বৰ্ণে মূলাধারাদি ষ্টচক্রস্থ হক্ষ শরীর ব্যাপিরা পশুস্তীবাণী বিভক্তা আছেন। অকারাদি চতুর্দশ স্বর, কীলক স্থানীয় বিন্দু বিদর্গ, পঞ্চবিংশতি স্পর্শ, অষ্ট অস্তত্ত্ব প্ৰণৰ সহিত দ্বিপঞ্চাশদৰ্থে দ্বনয় ছইতে কণ্ঠ পৰ্য্যস্ত স্থানে মধামাবাণী বিভক্তা হইরা ত্রন্ধার পূর্কাদি মুখ হইতে অকপঞ্চাশন্বর্ণে 'বৈধরী' (প্রকট) হই-য়াছেন। সেই বাণীকেই বৈদিকেরা 'শব্দব্রহ্ম' বলিয়া থাকেন। শব্দব্রহ্ম সাধন পূর্বক পরত্রদ্ধ প্রাপ্তির বিধি বেদে উক্ত হইয়াছে। পরত্রদ্ধ প্রতিপাদন হেতু তটস্থ লক্ষণা শ্বারা শস্করন্ধের স্ত্যতা প্রতিপাদন করা হইয়াছে। 'এক্রস্মাজ্জায়তে প্রাণো'--'ধতে। বা ইমানি ভূতানি জায়স্তে'—ইত্যাদি শ্রুতিকে তটস্থ লক্ষণাবাণী বলা ধায়। যেহেভূ সর্বজ্ঞান্ত সর্বকর্ত্ত্ব অন্তে সপ্তবে না এ নিমিত্ত শব্দার্থ সাধক বর্ণ ছারা অব্যক্ত (তৎপদলক্ষিত) ব্রহ্ম ক্রমে বর্ণাকারে তন্ময় ও ব্যক্ত (উচ্চার্য্য, অথবা বোধগম্য) ইইয়াছেন, ইহাই নিশ্চয়।

তৎপদলক্ষিত সেই পরমাত্মা এই প্রত্যক্ষ জীবাত্মারূপে বৃদ্ধিবিবরে প্রবিষ্ট প্রাণবায়ুতে শব্দমর কারণ শরীরে মনোমর, স্ক্রশরীরে মাত্রা স্বরময়, স্থলদরীরে বর্ণাক্ষরময় হইয়া প্রামাণ্য হইয়াছেন। বেমন অব্যক্তাবাণী বাছ্যে নানা বেদ-শাখা পদ ভেদে অতি স্থলা হইয়াছেন, সেইরপে স্ক্রাৎ স্ক্রতর পরমাত্মা কর্তৃত্বা-ভিমানে অতি স্ক্র অতি স্থল, বিধি নিষেধাধিকারী 'বিরাট' হিরণ্যগর্ভ ঈশ্বর হইয়াছেন। সংসার-ব্যবহার নির্বাহ উদ্দেশ প্রদেসই জীবত্বের কারণ। এই অবস্থাতে এই মায়োপহিত অবস্থাতে, মায়া প্রভাবে, বদ্ধর উপলক্ষে তিত্তভ্ষির নিমন্ত—মুক্তির নিমন্ত তাঁহার কর্ম্মের কর্ত্বব্যতা রূপ বিধি নিষেধ মাত্ত কর্মের আধিকার, চিভগুদ্ধি হইলে, স্ব স্থ রূপ-প্রাপ্তি হইলে আর বিধি নিষেধের অপেক্ষা থাকে না, প্রত্যুত কর্ম্ম জাত্য পরিহার পূর্বাক দৃঢ় বিশ্বাদের সহিত কর্ম্মের আনদর করতঃ বিচরণ করেন, কারণ রোগীর রোগ নিবৃত্তি হইলে ঔষধি সেবনের ব্যবস্থা আর তাহার প্রতি প্রণোগ হয় না। অত্য রোগীর প্রতি হয়। কি প্রকারে আত্মা দেহ প্রবিষ্ট হইয়া আছেন, তদর্থে কহিতেছেন যথা,—

''দএষ জীবো বিবর প্রদৃতিঃ প্রাণেন ঘোষেণ গুহাং প্রবিষ্টঃ মনোময়ং দৃক্ষমুপেত্যরূপং মাত্রা স্বরো বর্ণ ইতি স্থবিষ্ঠঃ"।

অর্থাৎ (সএষ) সেই এই প্রদিদ্ধ পরমাত্মা জীবাকারে, বৃদ্ধিবিবরে প্রবিষ্ট হইয়া, নাড়ীজালপ্রপঞ্চে শরীরধারী হইয়া,—গমনাগমন করিতেছেন। অপানি পাদ' পরমাত্মার গমনাগমন সম্ভবে না! অতএব কহিতেছেন যে প্রাণের সহিত 'মনোময়' স্ক্সরূপে,—পরা পশুস্তী মধ্যমাবাণী রূপে, মাত্রা শ্বর বর্ণাকারে (স্থবিষ্ঠ) স্থুল, নানা বেদশাধাত্মক 'বহির্গত-তেজ' \* হইয়াছেন।

'চন্থারি বাক্ পরিমিতানি, তানি বিছুর্যেব্রাহ্মণা মনীষিণঃ গুহারাং ত্রীনি নিহিতানি নেঙ্গয়ন্তি তুরীয়ং বাচো মনুষ্যা বদন্তি ইতি'।

বহির্গত-তেজ,—বাহ্যজ্ঞান বিশিষ্ট।

অর্থাৎ চারি প্রকার বাণীর আদ্যত্তর অব্যক্তা, কারণরাপিণী ঈশ্বরাত্মিকা আর চতুর্থী কার্যাস্বরূপা জীবাত্মারূপেণী অপরোক্ষ জ্ঞানদান্থিনী প্রকাশমরীস্থূল বিরাটাখ্যা হয়েন, অধ্যাত্মকুশল আহ্মণেরা বাণীর এই চারি প্রকার পরিমাণ জানেন। স্থলা বৈধরীবাণীই মন্থ্য মুধ হইতে ক্রমাবস্থার নির্গতা হয়েন। মন্থ্য উপলক্ষে হিরণ্যগর্জ প্রভৃতি সর্ম্মপ্রাণী মাত্রকে গ্রহণ করিতে হইবেক। অভ্যচ—

বিনি 'মিত্রাবরুণ সদনাছচ্চরস্তী ত্রিষষ্ঠীঃ বর্ণানন্তঃ প্রকট করলৈঃ প্রাণ সংগাৎ প্রস্তে। তাং পশুত্তীং প্রথম মুদিতাং মধ্যমাং বুদ্ধি সংস্থাং বক্তে, করণ বিশদাং বৈধরী চ প্রপদ্যে'—ইত্যাদি প্রমাণে 'চক্র সূর্য্য (প্রাণাপাণ) সদন, স্বয়মা সন্ধি হইতে ত্রিষম্ভী বর্ণরূপকে হৃদয়ে মধ্যমাকারে প্রকট করেন, দেই বৃদ্ধিস্থা পরাপশুস্তী এবং বক্তে করণস্থা বৈধরী, নির্মালা বাগ্বাণী—দেবীর সর্ব্ধ প্রকারে শরণাপর হইয়া ভদ্ধিষ্ঠান পরামান্মাকে আপনাতে প্রত্যক্ষ কর। ইত্যাদি বাক্যেও উপল্বন্ধি হয় যে প্রকাশমাত্র তাবৎ বস্তুই বাত্ময়। করণ শব্দে "প্রয়ত্ম সহকারে অভিল্যিত বস্তু গ্রহণ স্থান, একারণ স্থান-করন প্রথত্নে বর্ণ সকল শব্দায়মান হইয়া থাকে ইহা ব্যাকরণে (বেদাঙ্গে) উক্ত হইয়াছে। করণ অষ্ট, অতএব অষ্ট স্থান নিরূপিত আছে, যথা,-- মৃদ্ধা, কণ্ঠ, মুখ, জিহ্বামূল, দস্ত, নাশিকা, ওষ্ঠ ও তালু। স্মতএব অবর্ণ कवर्ग इ अवः विमर्गः कर्शा, देवर्ग हवर्ग य म जानवा, ह वर्ग भ वर्ग हे भक्षानीय উষ্ঠ্যা, ঋবৰ্ণ ট বৰ্গ ব্য মূৰ্দ্ধন্যা, ১বৰ্ণ ত বৰ্গ ল দ দস্ত্যা, এ ঐ কণ্ঠতালব্যা এবং ও ও কঠোঁঠ্যা, বা দন্তোট্যা বিন্দু অনুনাদিক হয়েন। আত্মকৃত প্রয়ত্ব বাহা ও অভান্তরে অব্যক্ত ও ব্যক্তরূপে প্রত্যক্ষ হয়েন ইহার বিবরণ বাছলা। আত্মা সমবৃদ্ধ্যাধীন প্রকৃতিস্থ মনের (প্রধান করণের) ভাব অর্থ প্রকাশাভি-প্রায়ে মহতি কায়াগি প্রেরণা দারা শব্দময় মারুতকে বাজুয় এবং বাজ্ময়কে বর্ণময় (রূপবান) করিয়া স্বয়ং প্রকট হইতেছেন। অপরস্ক-

সেই সর্বব্যাপী পরমান্বার অবয়ব বরপ ('আকাশন্তরিঙ্গাৎ' ইত্যাদি বেদান্তক্ত্র প্রমাণে) চিন্নর মহান্ আকাশই শ্বন্ত হইরাছেন। আর বিরাট বা বিশ্ব (জীব)
দেহ মধ্যবর্ত্তী অবকাশ স্থানকেও সগুণাকাশ বলা যায়, যথার শব্দ হয়। সেই
শব্দগুণবিশিষ্ট আকাশ মধ্যে বায়ু (প্রাণ) যথা তথা মন্দ মন্দ গতি ও বেগ বিশিষ্ট
শব্দকারী স্বর উৎপাদন করিতেছেন। করণ প্রযক্ষে শরীরস্থ বৈশানর অধির তেজে
স্থানগুণে বিভাগক্বত হইরা ঐ বর বৈধরী নামে মুখ হইতে নির্গত ও বর্ণজ্ব প্রাপ্ত
হওরাতে তাহাকেই 'শব্দ' বলা যায়। এই স্বরকে অস্তর্যামী রূপে যিনি দেখেন,
তিনি পশ্বন্তী বাণীতে অধিষ্ঠিত বালাধ্য আত্মা। তিনিই কঠে মধ্যমাবাণীকে

উচ্চারণ বোগ্যা ও মুখ জিহ্বাগ্র হইতে বৈশ্বরী বাণীকে নির্নতা করিয়া মনোগত অর্থ প্রকাশ করেন, এতাবতা স্থশক্তিতে আসক নিরবয়ব আত্মা জানিবার যোগ্য, (জ্ঞানগম্য) হইরাছেন এমত প্রসিদ্ধি আছে। অতএব মিত্র শব্দে সূর্য্য পিঙ্গলান্তবর্ত্তী চৈতন্ত অবি, বিনি প্রাণ ও অন্তা আর বরুণ শব্দে চন্দ্র যিনি ইড়ান্তবর্ত্তী চৈতন্ত রিয়, যিনি অপানগতা ওদন হয়েন। ইত্যাদি বিষয়বাক্য বিচার দারা অধিদৈব পিনাকধৃক পরমাত্মা প্রাণাপান মিথুন ব্রহ্মসদন (প্রজাপতি ) হইতে শীভোফাদিব লায়, শ্বাস প্রস্থাবের সহিত ছায়া আতপের লায়, ত্রিষ্টা বর্ণাকারে আবিভূতি অধ্যাত্ম পশুপতি যজমান রূপ হয়েন ইহাও সত্য। এতদর্থে শ্রুতি যথা,—

'একো অলঃ সগুণেষরঃ ত্রিরূপা স্বযোনি মায়াতে আয়ুত্ল্য অনেক (প্রজা) প্রকৃতি বিশিষ্ট পুত্র উৎপন্ন করেন এবং পালন করেন। আবার অহ্ন নিত্য পূর্ণকাম সচিদানল নির্দ্তণ স্বরূপে তৃপ্ত হইরা ভূকারশেষ জ্ঞানে তাহা পরিত্যাপ পূর্বাক স্বতন্ত্রও হয়েন। ভূকভোগা নিরদা মায়াকে হয়েছে পরিত্যাগ করাতে অয়রসজ্ঞতা তাব, অর্থাৎ পূর্বাপরম্পর। ভোক্তৃত্ব অভিমান আদি-বেদ প্রয়েদোক্ত অকার অবিষ্ঠাত্রী জাগ্রতাভিমানী "অগ্লিদেবতা" ত্রন্ধাতেই সম্ভব, ইত্যাকার মীমাংসার অভিমতে "অগ্লিমীড়ে" শ্বচাগর্জ বৈধরী বাণীর সাহচর্য্য প্রাপ্তিহেতু "প্রজ্ঞানমানলং ক্রন্ধ", এই মহাবাক্যের তাৎপর্য্য আলোচনা করিতে প্রবৃত্ত স্বামীজী কহিতেছেন যে, ত্রন্ধা ও ক্রন্ধ ভোক্তা ও অভোক্তা (দাতা) পদবাচ্য একই পরমাত্মা, প্রজ্ঞান ও আনল স্বরূপে এক কালেই দিয়া হয়েন, যথা "জ্যোৎম্বারাত্র"। মেঘাচ্ছর দিবা। যথা শরীরে,—মনে, ইক্রিম্বন্তিরূপে জীবান্মা এবং বৃদ্ধিতে,—বিজ্ঞানবৃত্তিরূপে পরমান্মা প্রতীতি হয়েন। তথাচ শ্রুতি,—

"একমেব প্রজ্ঞানং ব্রহ্ম যুগপদশ্মিন্ পুরে দ্বিবিধোহগাৎ"

অর্থাৎ একই প্রজ্ঞান,—প্রক্রষ্টজানস্বরূপ চিদাস্মা, বাঁহাব জ্ঞান স্থ্য ও চক্ষুর ভার, চ্ছক ও লোহের ভার, অন্নি ও পাত্রের ভার চত্র্বিংশতি তব্বকে সচৈতভা করেন, যে জ্ঞান পরা পশুন্তী মধ্যমা বৈথরীক্ষপে প্রপঞ্চোৎপাদিকা, জ্ঞান, ইচ্ছা, ক্রিয়াশক্তিদ্বারা জগহৎপত্তি স্থিতি, লারের কারণ হয়েন, সেই স্বপ্রকাশদেবতা প্রজ্ঞানশক্ষে ভ্তাধিবাসী বাস্থদেব নামে উপাস্ত হয়েন। নির্গত অন্তঃকরণে জ্ঞানে-ক্রিয়ারা তিনিই বিতীয়স্থরূপে প্রত্যেক ঘটে শক্ষাদি বিষয়গ্রহণ করেন, আবার জ্ঞানকর্শেক্রিয় অন্তঃকরণ পঞ্চভাদির প্রেরক ও গুণত্রর সহিত মূলপ্রকৃতির প্রেরক ইইয়া তিনিই এক বাস্থদেব জ্বগৎকে সাক্ষীত্বে দশন করেন একারণ তিনিই প্রজ্ঞাননামধ্যে ব্রহ্ম হয়েন। এতদর্থে ব্রহ্ম বিশেষণে "সর্বেশ্বর্থ" পদ গ্রহণ করা

যার। সেই সর্ব্বেখব স্ত্রধারের স্থার মারাবিদ্যা নটাবনকে নৃত্য করাইরা (নটের স্থায়) স্বয়ং আনন্দিত হটরা অপর বিতীয়কেও আনন্দিত করিতেছেন। অপর শকার্থে মারাই গ্রান্থ। মারাবিকার দেহে দেহী (জীব) ব্রন্ধের বিতীয়স্বরূপ হয়। জীব অভির বিতীয় মারা ভিন্ন বিতীয়। বটাকাশে \* যেমন পৃথিবী ও আকাশ।

তদানন্দত্রন্মবিজ্ঞানাৎ আনন্দাদ্যের খলিমানি স্থৃতানি জায়ন্তে'' ইত্যাদিশ্রুতিবচনাৎ স্বস্থরূপং স্থপস্কপং আনন্দং করোতি। অত-স্তদ্ত্রন্ধানন্দাজ্জগদানন্দং ভবতি"।

অর্থাৎ 'সেই আনলই বন্ধ' ইতি বিজ্ঞানে, 'আনল হইতেই নিশ্চয়রপে এই সকল ভূত প্রাণীর উৎপত্তি স্থিতি লয় হয়' ইত্যাদি শ্রুতি প্রমাণে, তিনিই স্ব স্থান, স্থাব্যরূপ, আনল করেন, তাঁহারি আনন্দে—সেই ব্রস্থানন্দে জগং আনন্দিত হয়েন, ইহা দিছাত্ত করত বৈকুঠাদি শেষ নাগ পর্যান্ত সমস্ত দ্বীব জাতি দেব দৈত্য পক্ষী, কীট, পতল, স্থাবর জন্ধম শিবশক্তাাত্মক হয় ইহাও সত্য।

বিশ্ববীজ যে 'প্রজ্ঞানানন্দময় পরমাত্মা' তিনি একাকী রমণ করেন না, তদর্থে শ্রুতি কহিতেছেন যে—

"স দ্বিতীয়মিচ্ছতি। অর্দ্ধো বা এষ আত্মনো যৎ পত্নীতি।"

অর্থাৎ অর্দ্ধমাত্রা প্রকৃতি এই আত্মার অর্দ্ধান্ধিনী পত্নী হয়েন, তাঁহাকেই বিতীয়ত্বে ইচ্ছা ( আকর্ষণ ) করেন। যৎ স্বহায়ে যদাধারে প্রপঞ্চ মাত্র সেই নিত্যানন্দ অস্থতর করে। যে রক্ষেতে সমস্ত প্রপঞ্চ অয়য়, স্তরে মণিগণের স্থায়, ওতপ্রোতে বস্ত্রের স্থায় প্রকাশ পায়, সেই দেশ কাল বস্তু স্বরূপ সমস্ত প্রকৃতি গুণ দোষ রহিত নির্দেপ ব্রহ্ম প্রক্রানানন্দ স্বরূপ হয়েন, অর্থাৎ 'প্রক্রা' স্বভাবসিদ্ধ 'উৎকৃত্ত জান', বিতীয় মূলক আনন্দ অর্থাৎ মায়া-বিদ্যা পরাপ্রকৃতির 'স্বভাব' যুক্ত হইয়া আনন্দিত হয়েন। স্বতার দর্পণে আপনি আপনাকে দেখিয়া আনন্দপূর্ণ হয়েন। সেই প্রকৃতি আত্মার একালে বা একার্দ্ধে লীনা থাকিয়া আত্মার ইচ্ছামাত্রে বা ঈক্ষণ-মাত্রে প্রকাশিতা হইয়া, ত্রিগুণে এককে অনেক করেন। অপিচ—স্টিপ্রকরণে,— অনেক হইবার ক্রম, যথা.—

প্রথম 'সেই বা এই আত্মা হইতে আকাশাদি সন্তুত হইয়াছে' এই শ্রুতি তাৎ-পর্য্যে তমঃ প্রধান বিক্লেপাবরণ শক্তি মায়োপহিত চৈতন্ত অকর পুরুষ হইতে সর্বা-

<sup>\*</sup> ঘটাকাশে পৃথিবী ও আকাশ উভয় প্রাপ্তি হয়, কিন্তু পৃথিবী ঘট হইতে অভিন্ন দ্বিতীয় এবং আকাশ ভিন্নদ্বিতীয় পদার্থ, সেইনত জীবান্মা ও নহামায়ায় ব্রহ্ম।

বরক আকাশ প্রকাশ হইরাছে, এই অর্থ উপলন্ধি হয়, কারণ চিদাকাশ, চিত্তাকাশ ও মহাকাশে এই ত্রিবিধ আকাশের মধ্যে চিত্তাকাশ ও মহাকাশের শৃক্তদ্বহেত্ চিদাকাশই স্বপ্রকাশস্বরূপে তহুভদ্মের কারণ হইতেছেন। ইহাতে চিদাকাশ যে ব্রহ্মের অবয়ব (শরীর) তাহা 'আকাশন্ত নিকাৎ' স্ত্রে শারীরক মীমাংসায় অবধারিত হইরাছে। দিতীয়তঃ—

'উর্ণনাভি বেমন তন্ত স্কলন ও গ্রাস করে, সেইরূপে অক্সর-পুরুষ হইতে এই বিশ্বকার্য হয়'। এই শ্রুভিদ্ধরে বে পৃথকরূপে ঈশ্বরের জগৎ কর্তৃত্ব বোধ হয়, ভাহা বাস্তব নয়, কেন না তথায় 'ইহ' শব্দ থাকাতে অর্থান্তরের দ্যোতন করায়,—যথা, 'এই বিশ্বকার্য'\*। প্রত্যক্ষ তন্ত জননের স্তায় উর্ণনাভি (মাকড্গা) স্থানীয় ঈশ্বরে কেবল নিমিত্ত কারণত্ব হইতে পারে না, তন্তজননের প্রতি তাঁহার শরীরস্থ লালা ও উপাদান কারণ হয়। অতএব মায়া স্থানীয় লালা হওয়াতে স্থরীর-প্রধানাপেক্ষায় অপরীরী চৈত্ত মাত্রের কেবল নিমিত্তত্ব, এবং জড়পরীরের (লালার) স্বত্র-শেষ্টা বিরহত্বে নিকারণত্ব এতহ্ত্ম দোব সংশোধনপূর্বক শরীরস্থানীয়া মায়াশক্তির (ইচ্ছার) অপেকা স্থীকার করিয়া স্থান্তর পূর্বে এক অন্বিতীয় অসহায় অক্ষরটৈত-স্তের স্বপক্তাবেশ মাত্রে বন্ধান স্থান্তর উৎপন্ন হয়, এই অর্থ ই নিশার হয়, ইহাতে ইচ্ছা হেতৃ স্বতশ্চতত্ত্ব প্রধানতার নিমিন্তত্ব, এবং স্থোপাধিমায়া প্রধানতার উপাদানত্ব আর 'উৎপন্ন করিয়া তাহাতে প্রবেশ করিলেন' ইত্যাদি শ্রুভি মতে সর্বাহ্বস্থাতত্ব হেতৃ সমবায়ীকারণত্ব এক আত্মাতেই ঘটে, প্রধানাদিতে ঘটতে পারে না, বেহেতৃ 'জড়ের ঈক্ষণ + সামর্থ্য নাই' ইত্যাদি স্থায় ও সত্য।

সর্বাত্থা সর্ব্বকারণ কারণ অক্ষরত্রদ্ধকে বক্ষামাণ বৃদ্ধি দ্বারা সংগ্রহ পূর্ব্বক দিদ্ধ পূরুষের স্থায় উপদেশ করিতেছেন। যে, 'দেই অদৃষ্ঠ অগ্রাহ্য নিত্য নিরবয়ব বিভূ অব্যয় ভূতবোনিকে ধীর, সত্তপ্রকৃতি, ধীমান, অধ্যাত্মকূশল পূরুষেরা প্রত্যগভিন্ন-আত্মাতে (আপনি আপনাতে) দর্শন করিয়া স্বস্থানান্দে অবস্থিতি করেন'। অর্থাৎ তদ্দর্শনার্থ স্থাগদি লোকে বা স্থানাস্তরে—দেশাস্তরে গমন করিতে হয় না, স্বদেশে স্থগ্রে স্বীয় আসনে বসিয়াই প্রাপ্ত হওয়া যায় ইহাও সত্য। অস্তুচ, —

সেই ভূতবোনি অক্ষর ওঁ কারাথা ব্রহ্ম নিত্যজ্ঞানময় তপ দারা এই প্রত্যক্ষ জগৎ উৎপাদন ইচ্ছা করেন। সর্ব্যক্ত সর্বাশক্তিমান ব্রহ্মের ইচ্ছামাত্রে সংসারী

<sup>\*</sup> যথোর্ণনাভি: স্ত্রতে গৃহতে চ যথা পৃথিব্যানোষ্ধরঃ সম্ভবস্তি, যথা সতঃ পুরুষাৎ কেশলোমাণি তথাক্ষরাৎ সম্ভবস্তীহ বিশ্বমৃ।

<sup>+</sup> मर्भन।

জীবের সাধারণ কারণরপ 'অর' উৎপন্ন হয়। সেই অব্যাক্ত অন্নমনী প্রকৃতি হইতে জ্ঞান ও ক্রিয়াশক্তির অধিষ্ঠান স্থারপ হিরণ্যগর্জ সাধারণ জগদাত্মা প্রাণ. প্রাণ হইতে মন, বহুল সন্ধরাত্মক মন হইতে 'সৃত্য' আকাশাদি ভূতপক্ষক, তাহা হইতে ভূরাদি চতুর্দশ লোক, সেই লোকে মহুষ্যাদি প্রজা, প্রজা হইতে বর্ণাশ্রম ক্রমে অগ্নিহোত্রাদি কর্মা, কর্মা হইতে অমৃত ফল উৎপন্ন হইন্না জগতের হিতি কারণ হইনাছে। শ্রুতান্তরে বথা,—

সেই অকর ওঁ কারাথ্য পরম পুরুষ হইতে প্রধানতঃ প্রকাষরূপ অগ্নি উৎপন্ন হয়েন, যে অগ্নির মৃথ্য সমিধ স্থ্য হয়েন। ছ্যালোক হইতে নিঃস্থত সেই অগ্নি স্থ্য ছারা চক্রে, চন্দ্র হইতে মেনে, মেন হইতে ফলপাকান্ত ঔষধিরূপে পৃথিবীতে উৎপন্ন হয়েন। পরে ঔষধি প্রকান্তিতে আছতি প্রাপ্ত্যানস্তর রেতরূপে প্রকৃতি (স্ত্রী) গর্জে বা বৃদ্ধিবিবরে অভিষিক্তিৎ হইয়া ব্যক্তরূপে মহন্তবাত্মক বহু প্রকা উৎপন্ন করেন। অতএব প্রকৃতি পুরুষ সংযোগে সর্বপ্রকার প্রকা সৃষ্টি হয়, ইহা শ্রুতি ও যুক্তি মতে সত্য। অপিচ,—

যিনি সর্বজ্ঞ সর্ব্ববৈত্তা এবং বাঁহার জ্ঞানময় তপ, সেই ব্রহ্ম হইতে নাম রূপ ও অর উৎপর হয়। হিরণ্যগর্ত্ত-কার্য্যব্রহ্ম \* হইতে দেবদত্ত যজ্ঞদত্ত প্রভৃতি 'নাম', শুরু রুঞ্চাদি 'রূপ' এবং ব্রীহি যবাদি 'অর' উৎপর হয় কেন ? না ভোক্তার ভোগার্থ। প্রপঞ্জের কারণ পরোক্ষ ( অদৃশ্ম ) আত্মাকে ( অপরোক্ষ ) সাক্ষাৎকার ভোক্তারপ প্রত্যক্ষ করণাভিপ্রায়ে শ্রুতি কহিয়াছেন যথা,—

''এষ দর্ব্বেশ্বর এষ দর্ববজ্ঞ এষোহন্তর্যাম্যেষ যোনিঃ দর্ববস্থ প্রভরাপ্যয়ো হি ভূতানাম্'

অর্থাৎ হে হংসিকে ! এই সর্কেশ্বর সর্বজ্ঞ অন্তর্যামী ভূতপ্রাণীর উৎপত্তি ও বিনাশের কারণ অপরোক্ষাহ্নভূত ভোক্তা পুরুষ এই আমিই হই ইহাও সত্য যেহেতু অন্ত শ্রুতি যথা,—

"পুরুষেহ বা অয়মাদিতো গর্ভো ভবতি, যদেতদ্বেতস্তদেত্ত দেত্ত সর্কেভ্যেষ্ট্র সন্তুতমাত্মন্তেবাত্মানং বিভর্তি। তদ্য প্রথমং জন্ম। তৎ ব্রিয়াত্মভূয়ং গচ্ছতি যথা স্বমঙ্গম্ণ। অর্থাৎ জগৎ সংগারের আদি (প্রথম) জন্ম পুরুষ গর্ডে হয়, পরে ভূকান্রবসময়

কার্য্যবন্ধ—মায়োপছিত চৈতন্ত্র, তৈজন।

বেত বেমন সেই বা এই পুরুষের স্থ অন্তের ভেদ্ধ বল বৃদ্ধি করে, দেই মতে স্ত্রীগর্ভে দিঞ্চিত হইলেও ইহার পুনর্জন্ম হয়। ইহাকেই আত্মার দিতীয় জন্ম জীবত্ব বলা যায়। মায়া রচিত বৃহহে 'এই গর্ভ্ত' ইত্যাকার বোধে যিনি চিক্রণে প্রবেশ করেন, তিনিই পুরুষরূপ প্রজাপতি ইস্ত্রে, (মন)। বেমন অধিযক্ত অগ্লি উত্তরাধার কাঠ্ছয় হইতে প্রকাশ হয়েন তহুৎ আত্মাও প্রকৃতি গর্ভ্তে বৃদ্ধিদর্শণে মনরূপে প্রতিবিধিত ও পুনঃ প্রকাশিত হয়েন । গর্ভারকার হইতে প্রকাশিত হয়েন একারণ 'পুনঃ' শক্ষ প্রয়োগ করা হইল। গর্ভাশব্যের অর্থ যথা,—

"হ ইত্যক্ষরং উন্নান্তং তেজঃ উ মাত্র সৈজসঃ ঐং বাগ্
ভবস্তত্বভয় দক্ষিযোগেন উ ঐ ইত্যত্র 'বস্থবর্ণ' ইতি দূত্রেণ
উকারস্থ বছে দতি অস্তস্থ বাগ্ভব যোগে বৈ ইত্যব্যয়ং,
বৈ শব্দোহনিশ্চয়ে নিশ্চয়ং করোতি। তৎ পরোক্ষং রেতং
শুদ্ধং পুরুষঃ তদেতৎ অপরোক্ষঃ দাক্ষাদেবাস্মিন্
পুরুষাকারে আত্মনি দর্বেভ্যঃ শিরপ্রভৃতিভ্যোহঙ্গেভ্যঃ
তেজঃ দন্তুতং হিরণ্যগর্ত্তাখ্যং দ্ত্রাত্মানং উ ইত্যক্ষরং
আত্মানং আত্মনা বিভর্ত্তি, তত্তেজা ঋতুবত্যাং প্রিয়াং
দিঞ্চতি,এবং তৈজদং গর্ত্তং বিভৃয়াৎ যোনাবিতি শেষঃ।"

অর্থাৎ 'বৈ' এই অব্যয়পদে অনিশ্চিত 'পরোক্ষ' তৎপদলক্ষিত পরমাত্মার তেজ প্রকৃতি গর্ভান্তর ইইতে অপরোক্ষ 'অয়ং' পদে প্রত্যক্ষ অর্থাৎ অবতীর্ণ হয়েন। গ কার বাগ্ভব ঐ কার, বিদর্গঃ রেফ, উ কার ব কার, এবং হ কার তেজ মিলিত গর্ভশব্দের বৃংপত্তি বৃষিতে হইবে, যদর্থে অনিশ্চয় হইতে নিশ্চর বস্তু প্রকাশ হয়। তথাচ শ্রুতিঃ—

> অন্তর্গর্ভঃ প্রজাপতিরপশ্যৎ প্রকৃতিং পরাং সা সূয়তে হৈমমণ্ডং যজ্ঞপং চাক্ষুষং ভবেৎ। অস্তি ভাতি প্রিয়ং রূপং নামচেত্যংশপঞ্চকং আদ্যত্রয়ং ব্রহ্মরূপং জগজ্ঞপং ততো দ্বয়ম্। অতপ্যত তপো ঘোরং তদণ্ডং তাপয়ন্ বিভূঃ বর্ষয়ন্ বিবিধান্ কামান্ তামিথুনং দ্বিধা করোৎ।'

অর্থাৎ 'অন্তর্গপ্ত প্রজাপতি' পদে স্কৃষ্টিকরণেচ্ছু প্রজাপতি (ঈশ্বর) পরা প্রকৃতিকে (ঈশ্বণ করিলে) দেখিলে, তিনি স্বগর্প্তে হিরণা পর্যক্তে ধারণ পূর্বাক এক 'হেমময় অও' প্রণব করিলেন। হৈমম ওং পদে জল বিশ্বাকার ত্বারময় গোলবন্ত অথবা তৈজন পরমাণ্পিও ব্বিতে হইবেক। সেই অওে অন্তি ভাতি প্রিয়রপ ও নাম এই পঞ্চ চিদংশ চাক্ষ্য প্রত্যক্ষ হইল। ইহার আদ্যত্তর ব্রহ্মস্বরূপ (আকাশ বায়ু অগ্নি) আর অবশিষ্ট বয় (জল ও পৃথিবী স্থূলভূত) নাম ও রূপ, তাহাই জগত্রপ পরিণামী হয়। ঘোর তপের ধারা অওম্ব বিভূ (তৈজন) সেই অওকে বিশ্বও করিয়া মিথুন অর্থাং যুগ্ম রূপে নির্গত হইরা বিবিধ কাম (বাসনা,-বিত্ত, জায়া পূত্র) বর্ষণ,—সম্বর করিলেন। যথা অন্ত শ্রুভিঃ—

"প্রজাকামো বৈ প্রজাপতিঃ দ তপোহতপ্যত, দ তপস্তপ্ত্যা দ মিথুনমুৎপাদয়তে, রয়িঞ্চ প্রাণং চেত্যেতো মে বহুধা প্রজাঃ করিষ্যত।"

অর্থাৎ প্রজ্ঞাকামী পরমেশ্বর নিত্যবিজ্ঞানময় তপদার। প্রাণ ও রমি (অন) নামক মিথুন,শীতোদ্মরশি,দিবারাত্র সদ্ধিলক্ষণ 'সৎকার্য্য' চক্রস্থারূপ অভা ও ওদন উৎপন্ন করিয়া বহুপ্রকার প্রজ্ঞা উৎপত্তির সদ্ধি করিলেন। অতএব সোমারি-মিথুনাত্মক প্রজাপতি রবি এই সকল প্রজা উৎপন্ন করিয়া ধারণ (পালন) করিতেছেন ইহা
প্রত্যক্ষ। রাত্রিভাগে ঘোর অন্ধকার হইবেক বিচার করত তন্নিবারণার্থ তিনি কি করিলেন্ অন্ত শ্রুতি দারা তাহা প্রকাশ করিতেছেন, যথা,—

#### ''ঈশ্বরস্থ প্রথমশাদনির্গতঃ প্রথমউকার ইতি''।

অর্থাৎ অ মাত্র ঈশরের প্রথম শাদের সহিত উ কার (শক) উৎপন্ন হইল। সেই প্রথম উকার প্রশবের দিতীর-মাত্রা রজোগুণী, স্বপ্রহানাভিমানী, অন্তঃ প্রজ্ঞ, বর্ণ স্বর মাত্রা বলযুক্ত দিতীর ব্যাহৃতি, 'ভ্ব', গায়ত্রী দিতীর পাদ, সোমমগুল, প্রবিবিক্ত ভোক্তা (স্ক্র), সপ্রাক্ষ ও একোনবিংশতি মুখবিশিষ্ট তৈজন, অধিভ্ত রূপ হরেন। সেই অধিভ্ত উকারে, জাগরিত স্থানাভিমানী প্রথম ব্যাহৃতি 'ভ্' গায়ত্রী প্রথমপাদ, সপ্রাক্ষ একোনবিংশতি মুখ প্রণবের প্রথম মাত্রা সকগুণী স্থল ভোক্তা অর্কমগুলস্থ বহিপ্রজ্ঞ দিবসরূপ বৈশামর অকার সংযুক্ত হওয়াতে 'ও' কারাকারে 'সমান' অর্থাৎ অধ্যান্ম অধিভ্ত সন্ধি অক্ষর সন্ধ্যান্ধণ হইলেন। ভাহাতে স্পর্শান্ত অধিদৈব সন্ধান 'স্ব' বহিমগুলস্থ স্বযুপ্তিস্থানাভিমানী তৃতীরপাদ মকার 'অব্যক্ততম', বিশ্বনপ রাত্রি (অ্যাবস্থা) অবসান বা লয় হইলে, প্রণবাকারে অন্ধর্কার (ভিমির)

নাশক বোড়শকলপূর্ব-পুরুষ প্রকাশ হইলেন। অবদান শব্দে মহৎ, বাঁহাকে মায়া, প্রধান, অব্যক্ত অবিদ্যা, অজান, অক্ষর, অব্যাকৃতি, প্রকৃতি, তম ও স্বভাব বলা যায়।

এই প্রকৃতি এক মাত্রার হ্রস্বা, বিমাত্রার দীর্ঘা এবং ত্রিমাত্রার প্লুত ও অর্দ্ধনাত্রার ব্যঞ্জন (জড়া) হয়েন। একারণ অর্দ্ধনাত্রা কাষ্টান্দপিনী মারা, অ কার পুরুষ যোগে কলাবতী হরেন, ইহাই শাস্ত্রের তাৎপর্য্য। এই বিশ্ব তৈজ্ব প্রাক্ত এবং অধ্যাত্য অধিভূত ও অথিনৈব, বিরাট হিরণ্যগর্ত্ত ঈশ্বর পাদত্রেরে পূর্ণ চতুর্থ পরমান্মা প্রণব পুরুষের বাক্তর ব্যক্তি হয়, বথা ভগবদগীতা,—

''অক্ষর্য়ং পরমং ব্রহ্ম স্বভাবোহধ্যাত্মমূচ্যতে। ভূতভাবোদ্ভবকরো বিদর্গঃ কর্ম দঙ্গিতঃ॥ অধিভূতং ক্ষরোভাবঃ পুরুষশ্চাধিদৈবতম্। অধিযজ্ঞোহহমেবাত্র দেহে দেহভূতান্বর॥"

অর্থাৎ নিত্য অবিনাশী অক্ষর ওঁ কারের অ কারকে পরম ব্রহ্ম স্বরূপ জানিবে, যিনি স্বভাবে (মারাবোগে) অং-অধ্যাত্ম, বিশ্বপ্রাণ ভোকা প্রক্ষ। যিনি ভূতের ভাব ও অভাবাদির উদ্ভাবক, কর্ম (যত্ত্ব) স্বরূপ ভগবান (জীবাত্মা) হয়েন। উ কারকে অধিভূত অর্থাৎ উদ্ভূত তৈজ্ঞস, আকাশাদি সমস্ত প্রপঞ্চাত্মক করোভাব শরীর বা অন্নবিকার স্বরূপ পরিণামী জানিবে। 'আং' বর্ণাত্মক (দীর্ঘ) অধিদৈব প্রক্ষকে যজ্ঞেশ্বর, আদিত্য বলিয়া ব্রিবে। ইছাতে দেহাধিকারী অধ্যাত্মরূপে অহং ভাবাপন যে প্রত্যক্ষ আত্মা, বাহাতে অধিভূত বিন্দুরূপে (যজ্ঞাছতির স্থায়) একীভূত বা অবসান হয়েন, দেহের অধিপতি (যজ্ঞাধিকারী) রূপে তিনিই অধিয়ক্ত নামে অধিদৈব হয়েন। যেমন অ কার দিগুণে 'আ' হয়েন, দেইরূপ এই অধ্যাত্ম-চৈত্ত্য মায়া–দেহধারী যজ্জেশ্বর দিগুণে আমিই তিনি ছই ছে অর্জ্ন্ন! যে যজ্ঞে ভূতের উৎপত্তি হয়, দেই যজ্ঞকর্জা স্বয়ং দেহভূতাত্মাই স্প্রকিক্তা স্বরূপ পরমেশ্বর, আত্মন ভায় উাহাতে ঈশ্বরেতে অভেদ ইতি ভাব। যথা মূলে,—

"অকারোহধ্যাদ্ব্যং আ ইত্যধি দৈবতং ই প্রকৃতি উকারোইধিসূতং খতেজঃ দন্ধিরূপং, ৯ দন্ধানং নাম। দ্বৌ দ্বাবন্থান্যস্থ স্বর্ণাবিত্যনেন সূত্রেন হ্রন্থ দীর্ঘ প্রভূত ঘোষবত্য
ঘোষভ্রেদাৎ সন্ধ্যক্ষরস্পাশীন্তন্থোত্মান্তনিষ্ঠনৈত্তজ্ঞসঃ যোইধিযজ্ঞাবসানো ভবতি। তত্মাদেবাধিয়জ্ঞাদ্বর্ণ বর্ণ যোগা-

मिंदिनवर टिब्बमर क्रियूर्यमाटक व है ज. व है छ, वश জর, অ৯ অল, অ এ ঐ, অ ও ও। বৈশ্বানরস্পর্শান্তং অমি-ত্যনুস্বারং শূন্যং বিয়চ্চিত্তম্। আ ঈ উ ঋ হ্ল। আঃ ইত্যধি-দৈবতং, বিয়দাকার সন্ পঞ্ছুত বিসর্গো ভবতি। তদৈব ম বর্ণ ই বর্ণে সন্ধ্রো সা বাণী সন্ধ্যক্ষরবাগ্ভবলক্ষণপ্রকৃতি-পুরুষমিশ্রং ত্রিমাত্রা এ ভবতি। অবর্ণ স্তৈজনে সদ্ধৌ সা বাণী সন্ধ্যক্ষরপ্রণবাকারা কারিতা দ্বিপদমিথুনং দ্বিমাত্রা ও ভর্বতি। অবর্ণ ঋবর্ণে সন্ধ্যো সা বাণী অর্ভবৃতি, বৈশ্ব-নরোহকারোহসৌ র প্রকৃতিরর্দ্ধমাত্রা বহ্নিবীজং লোহিত-বর্ণং আ ইত্যধিদৈব যোগাদরার্চির্মরীচিঃ প্রাণশক্তি গায়ত্রী প্রথমপাদরূপত্বেন র্থনাভৌ প্রাণে ভবতি। অ বর্ণ ৯ বর্ণে সন্ধ্যো সার্দ্ধমাত্রা মাত্রাভূতা স। বাণী অলু ভবতি. জাগরিত স্থানী বৈশ্বানরোহকার অর্দ্ধ মাত্রা ল প্রকৃতি পৃথীবীজং কৃষ্ণবর্ণং আ ইত্যধিদৈব বোগাৎ অরালমিথুনং 🛪 শুরুং সহস্রারং গার্মতী তৃতীয়পাদ-রূপত্নের প্রথমমাত্রা সা জগদাকারা ভবতি। শিবস্থানং বিন্দুনাদ বিস্থৃষিতং অকথাদি ত্রিরেথান্ম্যং হ ল ক্ষং তত্ৰ বৈ ভূতিঃ। ইত্যেবং একপঞ্চাশদাকারাদ্র্যন্তান্ত প্রজাপতি ক্ষান্ত সমুদায় বর্ণাত্মিকাবৈধরী বাণী ভবতি, সা বাণী পুরুষযোগাৎ উৎপদ্যতেতি।"

অর্থাৎ অ কার উ কার সন্ধিতে যে ও কার, তিনি দিপদমিপুন বিন্দুযুক্ত ওঁ কার প্রকৃতি পুরুষাত্মক হংসমুগ, অজপা গায়ত্তী হয়েন। 'সোহং হংস' ইতি শিবস্থান সহস্রার হইতে পুরুষ যোগে একপঞ্চাশৎরূপে প্রকাশ হয়েন অতএব বর্ণই জগদা কার হয়। হে হংসিকে। এক্ষণে শ্রুতি কি বলেন শ্রবণ কর।

<sup>\*</sup> জরাল মিথ্ন,—জরা প্রাণ, হং; অল্-অপান,—স; উভর মিশ্রিত হংস-মিথুন অজপা-অপ্রতিহতগতি 'কাল' হয়েন। এই অজপাসিদ্ধ ্রুত্যুঞ্জয় শিবঃ সহস্রার স্থইতে পঞ্চাশৎ বর্গে বিগ্রহবান বিরাট 'জীব' হয়েন।

# "দোদ্য এব পুরুষং সমুধ্রত্বা মূচ্ছ রৎ তমভ্যতপত্তস্থাভিতপ্তস্থ মূধং

#### "নিরভিদ্যত যথাগুম্। মুখাদ্বাক্ বাচো**ঽ**গ্লি"—

অর্থাৎ সেই প্রজাপতি ঈশ্বর এই প্রকারে 'এমত' করিব, ইত্যাদি বিচার পূর্ব্বক কর্মফল রসামৃত হইতে হিরপ্রর পূক্রকে সমাক্ শির প্রীবাদি অবরব বিশিষ্ট করিয়া উর্দ্ধে ধারণ করিলেন। ভূগোলযন্ত্র (মোব) এই শ্রুতি তাৎপর্য্যান্ত্রসারেই নির্মিত। পরে বিজ্ঞানময় তপের বারা উত্তপ্ত করাতে অপ্তের ন্যায় তাঁহার মুখ দিখতে ভেদ করিয়া বাক্য উৎপন্ন হইলেন, বাক্য হইতে অগ্নি, নাদিকা হইতে প্রাণ, প্রাণ হইতে বায়্ ও অক্ষি গোলক হইতে চক্ষ্ময়, চক্ষ্হইতে আদিত্য হইলেন। এইমতে কর্ণ হইতে শ্রোত্র, শ্রোত্র হইলে । ক্রমতে কর্ণ হইতে শ্রোত্র, শ্রোত্র হইলে। ক্রমতে কর্ণ হইতে প্রক্, মক্ হইতে লোম, লোম হইতে ওয়ধি বনস্পতি হইল। স্থান্য ভেদ করিয়া মনঃ, মনহইতে চক্রমা, নাভি ভেদ করিয়া অপান বায়্ন, অপান হইতে মৃত্যু, লিম্ন ভেদ করিয়া রেড, রেড হইতে আপ (জল) নির্গত হইল। সেই রেডবিন্দু হইতে প্রজা, প্রজা হইতে পূনঃ ২ ক্র্যফল রিদ্ধি হইয়া সংসারন্থিতির উপায় হইল ইহাও সত্য।

সেই পুরুষের আজ্ঞাক্রমে পুর্ব্বোৎপন্ন হবির্জ্ঞোন দেবতা সকল যথাস্থানে ঐ বিথপ্ত বন্ধাণ্ডের মুথাদি পায়ু পর্যান্ত স্থানে, বাগাদি বিদর্গ ক্রিয়াক্ত্রা অগ্নি যমাদি নামে অবাস্থতি করিলেন ইহাও সতা। বিতাক্তত বন্ধাণ্ডের উর্ধার্দ্ধভাগে ভ্রাদি দপ্তলোক ও অধোভাগে অতলাদি সপ্ত পাতাল এই চতুর্দ্দশ ভ্রন 'প্রাণী নিবাস' প্রকাশ হইল। এই চতুর্দ্দশ ভ্রন এক কালান্মার অধীন, একারণ কালশন্দের অর্থ করিতেছেন যথা, আগম,—

### "প্রকৃতেগুণিসাম্য নির্বিশেষস্থ ভাবিনি। চেফীয়তঃ স ভগবান কাল ইত্যভিধীয়তে॥"

হে ভাবিনি! ত্রিশুণনাম্যাবস্থায় নিশ্চেষ্টা নির্বিশেষা স্তব্ধা প্রকৃতিকে (একাকার ব্রদাণ্ডকে) যিনি চেষ্টাবতী করেন, তিনিই ভগবান্ কাল নামে অভিধীত
হয়েন। স্বতশ্চৈতক্স স্বভাব প্রমাত্মাই কালশব্যের বাচ্য ক্তব্র সন্দেহ নাই। সামাক্সতঃ 'কল' শব্দে ভূত্যস্ত্রকে ব্রায়, তৎ সঞ্চালক 'কাল' এ অর্থপ্র অসঙ্গত হয় না।
অভএব চভূর্বিংশতি তত্মাত্মক বিরাট, স্থল শরীরকে (অধিভূত ব্রদ্ধাণ্ডকে) যে
অধিলৈব ও তৈক্স্পাণ্যদেবতা সঞ্চালন বা সর্বাক্স্ক্রম করিয়া পুনঃ ২ ক্রীড়া করেন
তিনিই প্রমাত্মী কাল হয়েন ইহাও স্তা। সেই কাল কে, তদর্থক শ্রুভিঃ,—

"আদিত্যো হ বৈ প্রাণো রয়িরেব চন্দ্রমা,

রয়ির্বা এতৎ দর্বাং যমূর্ত্তঞামূর্ত্তঞ্চ তত্মামূর্ত্তিরেবরয়িঃ।"

অর্থাৎ আদিতাই এই প্রাণরূপ অস্তা (ভোক্তা) এবং রমিই চক্রমা অন্ন হমেন।\*
একারণ রূপ † অরূপ ‡ সকলি অন্ন। এই অস্তা ও ওদন নিথুন ও কার হিরণার
অপ্তাকারে মহন্তত্ব ও অহম্বারাদিতে বিধাকত হইরা দিবারাত্রে কালরূপী সন্ধাক্ষর
হইরাছেন। যথা,—

"দোন্তশ্চরতি ভূতানাং সমান্তিজ্ঞদো বিভুঃ"

সেই কাল-কীট সমানবায়ুরূপে সর্বভৃতের অন্তরে বিচরণ করতঃ ভৃজার পরি-পাক করিয়া বীজাকারে পুনর্কার প্রকাশ হয়েন। এই তৈজদ সমানবায়ুর ক্রিয়াকে মাধ্যাকর্ষণ শক্তি বলা যায়, যথা স্থান বিধান করাই ইহার কার্য্য অতএব বিধাতা, বিন্দুযুক্ত আনন্দভূক্ ঈশ্বর হয়েন।

''অস্থ মহতো ভূতস্থ নিশ্বসিতো যত্তদৃথেদো যজুর্ব্বেদঃ সামবেদোহথর্ববেদঃ শিক্ষাকল্লোব্যাকরণং নিরুক্তং ছন্দোজ্যোতির্যামতি।''

অর্থাৎ শ্রুতি বলেন এই মহান্ পরমান্ত্রার নিঃশাস হইতে বা এই মহান্ পদবাচ্য বিরাট পুরুষের নিঃশাস পরিত্যাগের সহিত ঋগাদি চারি বেদ শিক্ষাদি ষড়ঙ্গ সহ নির্গত হইরাছে। ইহার তাৎপর্য্য এই ষে অধিদৈবপুরুষের নিঃশাস তৈজন 'উকার' বেদ বেদাঙ্গমর শক্রেম। নির্তাক্ষর পদ গায়ত্র্যাদিছনে মন্ত্র লক্ষণ জ্ঞানকে ঋযেদ বলি, অনিয়তাক্ষর পদছেলময় জ্ঞানকে যজুর্বেদ; পাঞ্ভক্তিক সাপ্তভক্তিক স্থোভাদি গীত তন্ময় জ্ঞানকে সামবেদ এবং নির্তানিয়তাক্ষর পদছেলময় অভিচার লক্ষণ জ্ঞানকে অথর্ববেদ বলা ধায়। এই চারি বেদ অঙ্গ সহিত তৈজ্য উকার সম্ভব হয়। গায়ত্রী, সাবিত্রী সরস্বতী, (পরাশক্তি পরাপরাশক্তি ও পরমাশক্তি) ইত্যাদি তাঁহারাই প্রচোদিত। (প্রেরয়িতা) দেবতা, বাঁহারা পূর্বের বন্ধার হৃদয়ে অব্যক্তার্গরেণ স্প্রী কারণ প্রেরয়া তাঁহার পূর্বাদি মুধ্ব ইইতে বর্ণতন্ময়ী বাণী

<sup>\*</sup> অন্তা আদিত্যই কাল, অন্ন চক্রমাই বন্ধাও। অ কার স্থ্য উ কার চক্র। চক্র গুরু ক্লফা-ভাগে স্থা ও বিষ রস পূর্ণ দ্বিথও, তাহাই বন্ধাণ্ডের অথা ও উর্দ্ধ ও হয়। উর্দ্ধ থণ্ডে শুক্লপকে স্থা এবং অথোভাগে ক্লফপক অন্ধকারে অমা-বিষ রস বহন করেন, তৎপানাশক্ত অন্তা-কাল কীটন্নপে অন্নন্ধপ বন্ধাণ্ড ফলের বাহ্যা-ভাস্তরে বিহার করেন।

<sup>🕇</sup> রূপ জ্লম্মাত। 💲 অরূপ স্থাবর বস্তুমাত।

হইয়াছেন। পরে ক্রমণঃ ছন্দতয়য়ী ব্যাছতি তয়য়ী ঋষিতয়য়ী হইয়া পুর প্রবেশ পূর্বক বিহার করিতেছেন। জ্যোতিষ বলেন এই সপ্তর্বীগণ শতবর্ব পর্যান্ত এক এক নক্ষত্রে ভোগ করেন, অতএব এক এক নক্ষত্র স্বরূপ এক এক ব্রহ্মান্ত বং মহুষ্যের আয়ু সংখ্যাপ্ত সেই কারণে শতবর্ব হইয়াছে। ছন্দতয়য়ী গায়ত্রী বাণী ভ্রাদি সপ্ত লোকে কাশ্রপাদি ঋষি ও অয়্যাদি সপ্ত দেবতা তয়য়ী হইয়া বিহার করেন। ব্রহ্মানন্দ হইতে ম্পন্দমানা জীবানন্দকারিণী বাণী এই সপ্তদেবতার ভৃপ্তি কারণ গলাদি সপ্ত স্রোভস্বতী এবং রসানন্দে পরিপূর্ব লবণাদি সপ্ত সিন্ধৃতয়য়ী, তদনত্র জন্ম প্রভৃতি সপ্ত দ্বীপ তয়য়ী কালশক্তি হইয়াছেন ইহাও স্তা।

"দা মহদাদিসপ্তাবরণবেষ্টিতা নাড্যন্তঃ পৃথক২ প্রবহতি "মেদো মাংসাদিক্লিদ্যমানা দা রদা গন্ধতন্ময়ী ভবতি। দা গন্ধতন্ময়াৎ পুরুষাকারান্ মহত্তত্ত্বাদিবির্হিতাৎ হিরণ্য-গর্ভাদ্বেন্দাণঃ পূর্ববক্ত্রাৎ ঋষ্টেদঃ 'প্রজ্ঞানমানন্দং ব্রন্দ্রোতি' তন্মহাবাক্যং ঋতং ইতি দ্যুক্ষরং ঋক্ মন্ত্রো ব্রহ্মবাচকঃ নৈয়ায়িকদর্শনম্।"

অর্থাৎ প্রথম তৈজন উ কার পরমান্থার খাদরূপে নির্গত হইলে,—মহত্তব্যাত্মক ছল বিরাট-নাদিকার হিরণাগর্ত্ত ব্রহ্মার প্রাণ সঞ্চারিত হইলে, অ কারাদি ক্ষকারাস্ত একপঞ্চাশ্বরণাত্মিকা কেবলা বাণী উাহার অস্তরে ভাদমানা হরেন। দেই বাণী করণযোগে ছলতন্মরী,—ব্যাহ্বতি, ঋষি, দেবতা, বীজ কীলক, কবচ, অস্ত্র, প্রয়োগ তন্মরী হইয়া রসরূপে সপ্তাবরণ বেষ্টিতা পৃথক পৃথক নাজীতে প্রবাহিতা হয়েন। মেদমাংদে ক্লিদ্যমানা গন্ধতন্মরী প্রশ্বাকার ব্রহ্মার পূর্ববক্তা হইতে ঋরেছরূপে প্রকাশ হয়েন। এই ঋর্থেদের মহাবাক্য 'প্রজ্ঞানমানলং ব্রহ্ম', অক্ষর ভূই 'ঋতং' মন্ত্র 'ঝক্' ব্রহ্মবাচক হয়, ভায় ইহার 'দর্শন'।

এই রূপে ব্রন্ধার পশ্চিমবক্তু হইতে সামবেদ, যাহার মহাবাক্য 'তত্ত্বমদী', সভ্য 'হই অক্ষর', ব্রন্ধবোধক ঋক্মন্ত্র, সাঝ পাতঞ্জলদর্শন। দক্ষিণবক্তু হইতে যজুর্বেদ, 'অহং ব্রন্ধান্থি' মহাবাক্য, অথ 'হই অক্ষর', মাঙ্গল্য ব্রন্ধ প্রতিপাদক ঋক্ মন্ত্রবর্গ, মীমাংসাদর্শন। এবং, উত্তরবক্তু হইতে অথর্কবেদ, অয়মান্থাত্রন্ধ' মহাবাক্য, ওঁ এই 'একাক্ষর' ব্রন্ধবোধক ব্রান্ধ্যস্বপ্রথণে, (ঋক্মন্ত্র) প্রকাশ হয়েন, বেদান্ত ইহার দর্শন।

অতএব বেদবেদাঙ্গদর্শনতক্ষয়ী বৈধরী বাণী ঐ প্রথম তৈজদ উ কার প্রাণ-

কীলকে আবৰ্ধপ্ৰায় সপ্ৰকাশিতা আছেন। এই বেদ হইতে চতুৰ্দশ ছই স্ববন্ধণিনী বাণী চতুৰ্দশ বিদ্যাত্মণিণী হইয়াছেন। চতুৰ্দশ বিদ্যা হথা,—আগম (তন্ত্ৰ) ১, নিগম (বেদ) ৪, প্রাণ ১, দর্শন ৬, ধর্মণান্ত্র (মহ্ছ) ১, ইতিহাস (মহাভারত ) ১,— সমষ্টি ১৪। এতদ্ভিম শ্রুতি স্বৃতি মিশ্রিতা উপবেদাদি নানাপ্রকারা হয়েন। এই বিদ্যা চতুংষ্টি কলাত্মিকা বৃচ্চিত্রাত্মিকা কালশক্তি ত্রিষ্টি বর্ণ মন্ত্রী 'অবসান' রূপা হয়েন। অতএব সর্বাত্মিকা বিদ্যাকে শ্রেরাহিপ্রভাপতি ব্রহ্মা চতুর্মুণ্ডে নিরন্তর পাঠ করেন।

এই অক্ষর তন্মন্নী বিদ্যারশিণী বাণীতে অন্তি, ভাতি প্রিয়রণ ও নাম, পঞ্চ তগবৎ স্বরূপ অবধারিত হওয়াতে, চারিটী সন্ধি অক্ষর সদৃশ বাস্থদেব, শঙ্কর্বণ, প্রহায়, অনিক্ষ নামে চতুর্ধা ব্রহ্ম প্রতিপাদন করিয়াছেন, যথা শ্রুতি,—''সোয়-মান্মা চতুন্দাৎ'—

তত্র সম্বন্ধণ কার্য্যে 'বাস্থদেব' দেবতা, ঋক্বেদ, সত্যুগ, ব্রাহ্মণবর্গ, সান্ত্রিক গুণ, ত্যায়দর্শন প্রমাণ, প্রথন জ্ঞাপ, কেবল জ্যোতির্দ্মর ধ্যান, 'সর্ক্রহ্মন্মর' ইত্যাদি জ্ঞাননিষ্ঠা 'নিশ্চর', ভেদাভেদ বোধ নাস্তি। এই প্রকার শব্দরহ্ম জগতের হিতার্থ আবিভূতি হয়েন। সেই এই বিরাট, হিরণ্যগর্জ, প্রোদ্মা ঈশর। সেই এই বিশ্ব তৈজস প্রাক্ত জীব। এই জীব ও ঈশর উত্তরের বিদ্যা অবিদ্যা উপাধি, তাহাতে বিধা ভেদ। এক নিত্য শুদ্ধ বৃদ্ধ মুক্তস্বভাব প্রত্যগ্ঠৈততা আত্মা সকল চক্ষতে চাক্ষ্ব, দুষ্টারূপ স্ব্যাপ্রকাশবৎ 'একএবাদ্বিতীয়ং'; উপাধিভেদে বৃহৎ, রুশ, স্থানী অজ্ঞানী হইয়াছেন, চৈতত্মত্বে সদানিত্য,—উভরতঃ অবিনাশী হমেন। বিদ্যাপ্রভাবে অবিদ্যা নির্দ্ধি সহকারে জীবই ঈশরত্বে লয় হয়, অভেদ হয়। যেমন শক্ষবণাদি বাস্থদেবে এক হয়েন।

এই কালাত্মা বাস্থদের স্থাই দিবসরূপে, প্রকাশ ও পালন করেন। ইনি প্রাণ্ণক্ষক পদে দণ্ডায়মান হইয়া হিরণ্যগর্ডাদির (শক্ষর্বণাদির) শ্রষ্টা ও পালন কর্তা পিতৃরূপ হয়েন। ছাদশ রাশি ইহার অঙ্ক, রবি আদি শনি অস্তক সপ্তবাররূপ চক্রন্থক রাত্ত (অন্ধকার) রূপ অবিদ্যার্থে ভ্রমণ করতঃ, বড়ঞ্ছু মরীচিযুক্ত সম্বংসর নাম প্রজাপতি, অর্লোক হইতে অমৃত বর্ষণ করতঃ প্রকাশ হইতেছেন। তাঁহাকে কেহ জড়পিও, বা সামান্ত বস্ত বোধে ভূচ্ছ তাচ্ছল্য করিলেও তিনি বিচলিত হয়েন না, প্রত্যুক্ত অপ্রকাশে মারার জাত্য নিরাকরণ পূর্মক তাঁহাকে ঋতুমতী পত্নীরূপে প্রজাবতী করিতেছেন।

তিনশত ষ্ঠি অহোরাত্রে অশ্রীরী সেই কালাত্মা শ্রীরবান হইতেছেন। সেই

মিথুনাত্মক ষড়ঋড়ু সেবিত সম্বংসর-প্রজাপতি ( স্ত্রাত্মা ) কালে সকল জগৎ তাদা-ত্মতে সংস্ত্রিত আছে, ব্রহ্মনিষ্ঠ ব্রাহ্মণেরা এক্ষপ অবধারণ করেন, ইহাও সত্য।

অধিদৈব কালান্ধা রবির দক্ষিণারণ উত্তরারণ পার্যধয়. অতএব পার্যপরিবর্ত্তন একাদশী ও সত্য। দক্ষিণারণে ইটাপূর্ত্ত কর্মাদিপ্রভাবে প্রেরার্থী উপাদক (চাক্রমস্) বর্গাদি লোক, প্রাপ্তানন্তর পুণ্যক্ষরে পুনর্বার কর্মার্থ জয়গ্রহণ করে,—ই হারাই নিত্য-জীব বলিয়া লক্ষ্য,—আর উত্তরায়ণে ব্রহ্মচর্য্য দ্বারা প্রত্যক্ষ জ্যোতির্ম্মরূপ (জ্ঞানোপাদনা) পরায়ণ প্রেয়ার্থী ব্রাহ্মণেরা আদিত্য জয় পূর্ব্বক আর পুনরাবর্তী হয়েন না,—তাহারাই দিন্ধ দেবতা \* ইয়েন। এই শ্রুতি তাৎপর্য্যে ভগবদগীতায় উক্ত হইয়াছে যথা,—

''শুক্লকৃষ্ণগতির্হোতে জগতঃ শাশ্বতে মতেঃ। একয়া যাত্যনারতিমন্ময়া বর্ত্ততে পুনঃ॥''

অথাৎ শুক্ল কৃষ্ণ এই দ্বিবিধ পন্থা জগতে অনাদিকাল হইতে নির্দ্ধারিত আছে, তর্মধ্যে একে অনাবৃত্তি, (জ্ঞান দারা) নির্ব্ধাণমূক্তি, অন্তে পুনরাবৃত্তি, (পুনর্জ্জন্ম) হইয়া থাকে। তথাচ,—

"সএষ সন্থৎসর কালাত্মা' রবিঃ প্রকাশবান্ অবিছ্ষাং নিরোধঃ প্রভবতি।"

অর্থাৎ সেই এই কালাত্মা সূর্য্য স্থ প্রকাশে বিবিধ বিষয় (জড় বস্তু ) প্রকাশিত করিয়া অবিদান, বিষয়াশক্ত, কর্মফলাশক্ত লোকের জ্ঞানাচ্ছাদন করিয়া উদর হয়েন। অর্থাৎ সূর্য্য প্রকাশের সহিত বিষয় প্রবৃত্তির উদ্রেকে প্রজ্ঞান প্রবৃত্তির নিরোধ হয় ইতি ভাব।

''তথাস্থ পূর্ব্বপরার্দ্ধয়োরয়ণয়োর্মাত্রাভূতত্বাৎ সা কালশক্তি ''সম্বৎসররূপিনীভবতি। তদেতিমাধুনং মহদ্ভয়ং কালচক্রং ''ভক্তানাং হিতায়াভিসঞ্চরতি''।

অর্থাৎ এই কাল শক্তি † দিবা রাজ মিপুন অর্ধনারীশ্বর রূপে পূর্ব্বপরার্চ্চে মাত্রা-ভূত হইরা সম্বংসরাকারে ভক্তের হিতার্থ "ভয়ানক" ভাবে চক্রবৎ ভ্রমণ করি-তেছেন। অভক্তের আয়ু হরণকারী সাস্তা, একারণ ভ্রমনক হয়েন।

<sup>\*</sup> निक (पवलां, मनकापि।

<sup>†</sup> কালশক্তি শব্দ দ্বার্থবাচক,—কালপুরুষ, শক্তি প্রকৃতি – অতএব মিধুন কেবল প্রকৃতি নয়। স্থতরাং শিবশক্তি সংযুক্ত। প্রস্কান ও আনন্দ।

এবপ্রকারে (দিবা ও রাত্র সদ্ধি লক্ষণে) "প্রক্রানানন্ধ" কাল মিথুনে ব্রন্ধের স্বরূপ লক্ষণ প্রকাশক মহাবাক্যের অভিপ্রারে মন্ত্রমন্ত্রী পরাবিদ্যার ও আনন্দমন্ত্রী কর্মাথ্যা অপরা বিদ্যার যোগ ভোগ ফলদাভূত্বে ঋথেদের পর্য্যবদান ব্যাথ্যা করিয়া এক্ষণে যজুর্বেদের "অহং ব্রহ্মাত্রি" বাক্যের ব্যাথ্যা করিতেছেন।

ইতি প্রথমাধ্যায়।

# यक्दर्वन।

''অন্নং বৈ প্রজাপতিস্ততোহবৈ তদ্রেত স্তন্মাদিমাঃ প্রজাঃ প্রজায়স্ত" ইতি শ্রুতিঃ—

''অন্নান্তবন্তি ভূতানি পর্য্যনাদন সম্ভবঃ।

''যজান্তবতি পর্য্যন্যো যজ্ঞঃ কর্ম্ম সমুদ্ভবঃ॥

"কর্ম্ম ত্রক্ষোভূবং বিদ্ধি ত্রহ্মাক্ষরং সমুদ্ভবং।

"তত্মাৎ দৰ্ব্বগতং ব্ৰহ্ম নিত্যং যজ্ঞে প্ৰতিষ্ঠিতং ॥ ইতিস্মৃতিঃ ॥

এই শ্রুতি শ্রুতি প্রমাণে জন্ন প্রজাপতিই বিকল্পে রেত (রূপাস্তব) হয়েন।
নেই রেত হইতে এই সকল নানা প্রজা উৎপন্ন হয়। সেই জন্ন মেঘ হইতে,
মেঘ যক্ত হইতে, যক্ত কর্মাপ্রস্কবেদমন্ত হইতে উৎপন্ন হয়, একারণ সর্বগত চিদায়া
ব্রহ্ম নিত্য যক্তেতেই প্রতিষ্ঠিত আছেন বলিয়া যক্তাদি কর্মেই যজুর্বেদ্দের প্রবৃত্তি
হইয়াছে।

''তস্মাদধিযজ্ঞরূপত্বাদহং ব্রহ্মাস্মীতিশিষ্যতে"।

অর্থাৎ কর্ম্মের কারণ যে অব্যক্ত অপরব্রহ্ম মায়া, পরব্রহ্ম তাঁহার কারণ হওয়াতে সর্কাত প্রত্যাত্তিত তা ব্রহ্মই নিত্য যজ্জেতে প্রতিষ্ঠিত হয়েন ইত্যাদি শ্রুতি স্বতি পর্য্যালোচনায় "অধিযক্ত" রূপে তিনি আপনিই "অহং" ব্রহ্মাভিমান করেন ইহা নিশায় হয়।

''অত্রাহং শব্দঃ স্ব স্বরূপাভিমানীনং ঘটতি। অহং জগৎসাক্ষীঃ অহং জগৎপ্রেরকঃ ভোক্তেতি''॥ ত্ত অত অহং শকার্থে স্ব স্বরূপাভিমানী প্রমান্ধা প্রমেশ্বরই গ্রাহ্ন। আমিই জগতের সাকী প্রেরক ও ভোকা হই, এমত অভিমান অন্তে মহদাদি অচেত্নে সম্ভবে না। যথা শ্রুতি ;—

"ময়ৈব সকলং জাতং ময়ি সর্বাং প্রতিষ্ঠিতং "ময়ি সর্বাং লয়ং যাতি তদ্মুদ্ধাদ্ম মম্মহং।" অতএব অহং শন্দ ব্রহ্মারত হয়েন। স্মৃতি র্যধা—

"অহংসর্বস্থ প্রভবো মতঃ সর্বং প্রবর্ততে। "ইতিমন্ত্রা ভজন্তে মাং বুধাভাব সমন্বিতা॥" ভাগবতেও বনিয়াছেন যথা,—

''অহোমেবাগ্নে নান্যদ্যৎ সদসৎ পরং।

''যশ্চাদহং যদেতচ্চ যোহবশিষ্যেতসোহস্মহং॥"

অর্থাৎ আমি অগ্নি রূপে নদসৎ বস্তুর শ্রেষ্ঠ হই, এবং যাহা হইতে অহং শক এবং (এতৎ) এই শক্ষ প্রতিপাদিত হয়, সেই অবশিষ্ট বস্তু ও আমি হই, ইতি। অহং শব্দের বর্ণার্থ, যথা—

''অ ইত্যমাত্ৰংব্ৰহ্ম হং ইতি বিয়দ্বীজং উত্মান্ততেজঃ

'ক্পেশ্বিসানং অহং ইতি মন্ত্রোদ্যক্ষরং ব্রক্ষবোধকঃ। অর্থাৎ অ মাত্র ব্রহ্ম হং এই ব্যোমবীজ উন্নান্ত তেজ স্পর্শ বর্ণের অবসান ''মারাবোগে'' ''অহং'' অর্থাৎ ছই অক্ষরী:ব্রহ্ম বোধক মন্ত্র উদ্ধৃত হইরাছে।

> ''যুশ্মদশ্মনাশ্নাং মধ্যে অশ্মন্ নিত্যোপলব্ধি স্বরূপঃ ''স্বান্মবাচকো ভবতি, অতএবাহং শব্দেন ত্রন্ধবিশেষেণ 'জ্ঞানময়ি দর্কমিদং প্রোতং সূত্রে মণিগণাইব,— "কুতঃ স্বতশ্চৈতত্যস্বাৎ।"

দেশ,—তুমি আমি এই ত্ইটা শব্দের মধ্যে "আমি" শব্দ নিত্য উপলব্ধি স্বরূপ আস্বাচক হয়, অতএব 'অহং' শব্দে বিশেষ প্রকারে ( ব্রেক্ষে, জ্ঞানময়ে ) এই জগং স্ত্রে মণিগণের ভায় প্রোথিত আছে, কেন না 'আয়ু' বাচক অহং শব্দে স্বত-শৈতভাতভাব প্রাপ্ত হওয়া যায়। তত্তিয় সকল জড়। তাঁহারি প্রভাবে মূল প্রকৃতি মায়া বিশুণাত্মিকা হয়েন। ব্রহ্মাভিমানী 'অহং' শব্দ মূল প্রকৃতিতে আর্ ছইলে ব্রহ্মই বিদ্যা-হৈতভাভিমানী 'ঈশ্বর' হয়েন। তথন তাঁহার চিদ্ণন্ ভাব হয়।

শেষ ত্রি গুণায়ক ঈশ্বাভিমানী 'অহং' তথন জিধারূপে প্রকাশিত হয়েন। সত্ত্বাত্মক বছুর্বেদ প্রতিপাদিত রুদ্ধ, পশুপ্তি, যজমানরূপে অভিমান করেন,—যিনি অধিবজ্ঞ। এই মতে গুণাবতার হইয়া প্রকৃতি কার্য্য মহন্তব্যাভিমান করেন,—শেই অভিমানী দেবতার নাম বাহ্দেব। তিনি শঙ্কণ, রূপে অহংকার কার্য্য চিত্তের অভিমানী হয়েন; প্রহায় রূপে চিত্ত কার্য্য বৃদ্ধির অভিমানী এবং অনিরুদ্ধ রূপে বৃদ্ধিকার্য্য মনের অভিমানী হয়েন। অনস্তর তিনিই দেবদন্তাদি নামে মনের কার্য্য শলাদি বিষয়াভিমানী হইয়া নাদরূপে পঞ্চ তল্মাত্রা তল্ময় হং যং রং লং বং পঞ্চবীজরূপে তৎকার্য্য পঞ্চলেনিজ্বরের অভিমানী এবং বৃত্তিরূপে তৎকার্য্য পঞ্চলম্মিত্রিয়াভিমানী হয়েন। সেই সদাস্মা 'অহং' ক্রেয়ারূপে সমস্ত জগৎ ও জীবঘোনীব পৃথক পৃথক জাতি অভাবে জগদাভিমান করেন। এ সকল ব্রহ্মাত্মক হয়। অতএব ব্রহ্মাভিমান হইতে জীবাভিমান সস্তব হয় ইহা সত্য। ব্রহ্মাভিমানের নিত্যত্ব কোণা,—তৎপ্রমাণস্বরূপ শ্রুতর্যণা,—

''অচ্যুতোহমনস্তোহহং গোবিন্দোহ মহং হরিঃ

ত্তানন্দোহহমশেষোহমজোহমর্তোহস্মহম।"

ষদি বল নিতা শুদ্ধ পরমাম্মার স্পতিমান সম্ভব হয় না, তহ্তরে কহিতেছেন যে শ্রুতি বলেন,—

"তথাচ কর্তা দ্রক্টা জ্ঞাতা ভোক্তা বক্তা শ্রোতেত্যায্যদ্য-ভিমানো ন সম্ভবতি, জড়ত্বং প্রাপ্তস্থাভিমানঃ কুত্রাপি ন সম্ভবতি, মুতকন্থায়েন।"

অর্থাৎ কর্তা ভোক্তার যদি অভিমান অসম্ভব হর, তবে মৃতবৎ অড়ের অভিমান হওরা কি সম্ভব ?—কদাচ নয়। চতুর্বেদ প্রমাণে অহং শব্দ ব্রহ্মবাচক হয়;—অহং শব্দে মারা উপাধিরহিত অব্যক্ত রূপ 'আমি' আত্মাভিমানী, অন্তঃকরণের প্রকাশ-যিতা, পরা পশ্যন্তী মধ্যমা বৈধরী বাণীর প্রেরয়িতা হই।

"তদাহহং শব্দোহশরীরং ব্রহ্মশরীরী ভবতি, হং ইতি ব্যোমবীজরপেন হুতুল্লসতি, সোহহং চিদাম্মা হংসঃ সদি-ভুচ্যতে।"

অর্থাৎ অশরীরী ত্রন্ধ অহং শব্দে শরীরী হইরা ব্যোমবীজাকারে হাদর মধ্যে উল্লসিত হয়েন। সেই অহং 'চিদান্ধা হংস' অর্থাৎ 'সৎ' হয়েন। 'সৎ' শব্দে নিত্য প্রত্যক্ষকে লক্ষ্য করা যায়। "অহং শক্ষোহচলোপি হস্তি গছতীতি হংসঃ। প্রাণাপাণ-নেতাহজ্পা গায়ত্রী মন্ত্র বর্ণশ্চিদান্তা হংসঃ।"

'হংস' শব্দার্থ যথা,—'অহং' শব্দার্থে আত্মা অচল হইয়াও গমনশীল সচেতন 'হংস' হয়েন। প্রাণ ও অপান বায়ু সঞ্চালক অজপা গায়ত্রী মন্ত্র বর্ণ চিদাত্মা হংস হয়েন। এই হংসই গুরুপুদে অধিষ্ঠিত যথা গুরুগীতা,—

> "হংসাভ্যাং পরিবৃত্ত যত্ত কমলৈর্দিকৈর্জগৎকারণৈ। বিখোৎকীর্ণমনেকদেহনিলয়ং স্বচ্ছন্দমান্মেচ্ছয়। ॥ তত্তৎ যোগ্যতয়া খ দেশিকতকুং ভাবৈক দীপাঙ্কুরম্। প্রত্যক্ষাক্ষরবিগ্রহং গুরুপদং ধ্যায়েদিবাহুং গুরুম্॥"

অতএব প্রত্যক্ষ অক্ষরবিগ্রহ প্রকৃতিপতি সেই হংসই আদিত্যান্থা 'সং' নামে গার্হপত্য অগ্নিন্থর প্রধান গৃহস্থ। স্বস্পৃষ্ট স্বসদৃশ বহু প্রকার হংসরপ প্রজার পবি-বেষ্টিত হইয়া,—পুত্র পৌত্র প্রপৌত্রাদিযুক্ত হইয়া,—স্বদ্ধে স্বেচ্ছাক্রমে বিহার করিতেছেন। যথা শ্রুতি বাক্য,—

"আত্মা বৈ জায়তে পুত্রঃ। ঋতৌ ভার্য্যামূপেয়াদিত্যাদি।"

অর্থাৎ ছারাতপ মিথুন 'হংস' ঋতুমতী প্রকৃতি জারার আধারে যথাস্থানে কাম বর্ণ বীজবর্ষণ দারা পুতাদিরূপে বিশ্ব পূর্ণ করতঃ (নানা-দেহ নিলয়ে) বসতি করিতেছেন। এতাবতা দকল ঘটে প্রাণাপানে স্ব্যপ্রতিবিশ্ববং দেই অদিতীয় 'হংস্থুগ-বিরাজিত এই অর্থ ই গ্রাহ্ম। যেহেতু অন্ত শ্রুতি বলেন,—যে আদিতাই হংস, বৃষ্টি-রূপে তিনিই বীজ বর্ষণ করেন। যথা,—

''আদিত্যাজ্জায়তে বৃষ্টিরু ফৌরন্নং ততঃ প্রজাঃ।''

অর্থাৎ আদিতা হইতে রৃষ্টি, বৃষ্টি হইতে অন, অন হইতে প্রজা উৎপন্ন হয়, যাহা হইতে কর্মচক্র (শরীর) উদ্ভব হইয়া পরিভ্রমণ করিতেছে। অন্তরস-রেত স্ত্রীগর্তে প্রবিষ্ট হইয়া দেহাকারে উৎপন্ন হয়। দেহাৎপত্তির প্রতি কারণ দৈব, কর্ম, ও তেজ ম্বা। তেজ শন্দে তৈজ্ব উকারাংশ ইচ্ছাশক্তির প্রভাব।—রজ, রস্বিন্দু, আনন্দ বীজনকার।

কি প্রকারে ঐ পুংরেত কণাশ্রিত অহং শব্দ স্ত্রীগর্ভে দেহবান হয় তত্ত্বপলক্ষে জীব দেহোৎপত্তির বিবরণ কহিতেছেন, যথা,—

'প্রলয়ান্তে পুনঃ স্ফেঃ প্রাক্ পুরুষাগ্রিত্তান্ননিষ্ঠন্তেজো-হন্তভাসমানায়াং ক্রিয়ামভিসিঞ্চিতো বর্দ্ধতে। সদগ্রিত্ত- শেষভশ্মরাশিঃ প্রলয়ামুভিঃ, আনন্দামুভিঃ ক্লেদমানোহগ্রি বায়ুবরুণসূর্য্যেশ্চতুর্ভিঃ সন্ধিযোগৈঃ ক্রমান্দাহমানঃ শোষ-মান প্লাবমান আয়ুম্মান্ বিজ্ঞিতো মূলাধারে বীজাদহং শব্দস্তেজোবায়য়ুরো ভবতি"।

প্রলয়ান্তে (স্বযুপ্তির অন্তে) পুন: সৃষ্টির পূর্ব্বে ( জাগরণের পুর্বে ) অর্থাৎ স্বপ্না-বস্থার, পুরুষাগ্নিছত অন্ননিষ্ঠ তেজ, ঋতুমতী স্ত্রী \* গর্ত্তে অভিদিঞ্চিত হইয়া বর্দ্ধিত হয়। সংস্করণ সেই অগ্নি প্রদত্ত মজাত্তির শেষ ভস্মরাশি + প্রলমানুধিজলে ‡ ক্লিদ্যমান হইয়া অগ্নি বায়ু বরুণ ও স্থাঁ এই চারিদেব সন্ধিযোগে ক্রমশঃ দাহমান শোষমান, প্লাবমান, আয়ুম্মান ও উথিত ( ক্ষীত) হইরা মূলাধারে চতুর্দল কমলে (বিষ্ণুনাভি কমলে) বীজাকার হইতে অহং তেজবান অঙ্কুরের ফ্র্যায় উ কার হিরণাগর্ত্ত বন্ধা রূপে (জীব) খাদ প্রকাশ হয়েন। জন্ম, মৃত্যু, জরা, ব্যাধি, স্থুখ, ছ:খ ভোগ স্বপ্লাবস্থাতেই হইয়া থাকে। স্বয়্প্তিতে ইহার যেমন অভাব হয়, জাগ্রতে ¶ ইহার তেমনি কেবল সাক্ষীত্মাত্রথাকে। একরাত্রে কল্কল্শন্স পঞ্চরাত্রে বিশ্ব, দশাহে বর্ত্তুলাকার, পরে প্রেষিত মাংদ পিণ্ডের স্থায় হইয়া এক মাদে শির বাছ ও ছই মাদে অঙ্গ বিগ্রহ হয়। মাদত্রয়ে নথ, লোম, অন্তি, মর্ম্ম, লিঙ্গছিক্ত, চারি মাদে সপ্ত ধাতুবান হয়, এবং পঞ্চম মাদে কুধা, ভৃষ্ণা, স্পন্দনাদি বোধ করে। ছয় মাদে জীব, সপ্তমে সপ্তাবরণ এবং মন্তকে স্থ্যবিদ্ব প্রকাশবং সগুছিলৈ সগুশির্ধণ্য প্রাণ সংস্থিত হয়েন। সগুমাইনের সন্ধিযোগে জ্ঞানেক্রিয় বিকাশে লক্ষবোধ জীব ( অহং ) পূর্ব্বাবস্থা স্মরণ করতঃ কম্পায়মান কলেবরে দীর্ঘ নিশ্বাদ ত্যাগ পূর্ব্বক বামপার্শ্বে পরিবর্ত্তন করে। পরে নবম মাদ প্রাপ্তে জঠরানল তাপে সম্ভপ্ত বপু, ক্ষেত্ৰজ্ঞ পুৰুষ দৰ্শনে হংসপদে প্রমানন্দ তন্ময় হয়। 'আমিই দেই' প্রজ্ঞান ইত্যাকার ভাবে আনন্দিত হয়। কি প্রকার দেই প্রজ্ঞানানন্দ ক্ষেত্রজ্ঞ পুরুষ তাহা কহিতেছেন।

> 'অঙ্গৃষ্ঠমাত্র মমলং পুরুষং প্রকৃতেঃ পরং। 'দৃষ্ট্যাত্মানং দৃশাভক্ত্যা তুষ্টাব মধুরাক্ষরৈঃ॥

অর্থাৎ অঙ্গুষ্ঠমাত্র লিঙ্গদেহবান নির্দ্মল পুরুষ যিনি প্রকৃতিবিকার বিহীন তাঁহার দর্শনে আত্মভক্তিযুক্ত 'অহং' মধুরাক্ষরভূষিত অব্যক্ত বাণীদারা ন্তব করতঃ পরিতুষ্ট

<sup>\*</sup> স্ত্রী—প্রকৃতি, অবিদ্যা।

<sup>‡</sup> রজ্জমবিকারে।

<sup>†</sup> রেত বা পরমাণু কিম্বা পুংবীজ।

শ স্বস্থ্য পাবস্থায়।

#### হংসবাক্-সারার্ণবীভাষা।

করেন। যেমন বদন্ত সমাগমে কমল কলিকা প্রক্টিতা হয়, তদ্বৎ সেই অহং অভিমানী আত্মবান জীবের হৃদয়ে বৈশাধ ক্লপিনীবাণীও প্রথম প্রক্টিতা হয়েন। কি প্রকার সেই বাণী ভাহা কহিতেছেন।

কাহমিত্যাদি ক্রোড়পত্রং গর্ভিনীগর্ভবৎ বেদহংসি'।

অর্থাৎ হে হংসি ! গর্ত্তিণীর গর্ত্তের স্থায় স্থপ্তপ্ত এই 'ক্রোড়পত্র' অথব 1 'কে আমি' এই অমুসন্ধানস্থচক 'বিশেষ বাণীর' ব্যাখ্যা করিতেছি শ্রবণ কর । শ্রবণ করিয়া সেইরূপ জান ।

"কাহং মন্দমতিঃ কেদং দর্শনং পরাত্মনঃ।
"যোমগ্যতে শ্রিয়া নিত্যং যত্র মুহ্যন্তি সূরয়॥
"মৃগয়ামি তমাত্মানং সপ্তাবরণ বেষ্টিতে।
"অবিকৃত প্রকৃতিভিঃ সপ্তবিতন্তি বিগ্রহঃ॥
"লক্ষাযদ্দর্শনং সদ্যো দূরং মে যাতনা গতা।
"বভূব পরমানন্দং কৈবল্যমুক্তি লক্ষণং॥
"অহোভাগ্য মহোভাগ্যং গর্ভস্ক বিচেতসঃ।
অজ্ঞান নাশনঃ শুক্রং ভবেহং ব্রক্ষ চিন্ময়ং"॥

অর্থাৎ কে আমি মলমতি কে বা এই পরমাত্মদর্শন, যিনি নিত্য বড়ৈশ্বর্যুক্ত স্থরগণেরও মোহনকর্তা। সেই আত্মাকে আমি সপ্তাবরণ বেষ্টিত হইয়াও দর্শন করিতিছি, যে আত্মা অবিকৃত প্রকৃতি বা সান্ধিকী সাম্যা প্রকৃতিতে নির্দ্মিত সপ্তবিতন্তি (সার্দ্ধ বিহন্ত) বিগ্রহ (শরীর) বান হয়েন। বাঁহার দর্শনে আমার সকল বাতনা সদ্য দ্র হইল, এবং কৈবল্যমুক্তি লক্ষণ পরমানন্দ প্রাপ্ত হইলাম। অহো! গর্ভস্থ অচেতন প্রাণীর কি ভাগ্য, যে তদবস্থায় অজ্ঞাননাশক শুক্লজ্যোতিবিশিষ্ট চিন্ময় বন্দ্ধপ আমি হইলাম। স্থতির্যথা—

''নমোহস্ত ব্রহ্মণে তুভ্যং চিতেচ চিন্ময়ায়তে। ''চিদানন্দায় শুক্রায় নমোস্ত কোটি কোটিশঃ॥ ''স্বানন্দায় নমস্তভ্যং স্বাত্মনে পরমাত্মনে। ''জ্ঞানানন্দায় শুদ্ধায় শুদ্ধমাত্রাত্মনে নমঃ॥ ''অশব্দায় নমস্তভ্যং শুদ্ধসন্থায়তে নমঃ। ''নির্বিশেষায় শান্তায় স্বাত্মা রূপায় বৈ নমঃ ॥ ''হুমৈবাহ মহং ত্বঞ্চ নান্তরং বিদ্যুতে কচিৎ। ''আবয়োরুভয়োরৈক্যং চিম্মাত্রমবশিষ্যুতে''॥

এই প্রকারে আত্মভাবাপন, ধ্যাতৃ ধ্যের ভেদ বিবর্জিত, স্থানন্দতৃপ্ত, সবস্থ হইর!

যথন গর্জস্থ জীব (হংস) অচলের স্থার অবস্থিত হয়, তথন ঈশাজ্ঞার বায় প্রারক্ত কর্ম ভোগার্থ প্রস্থতি করাইলে বিভূ অন্তস্তত হয়েন। অশ্বথ কুণপাদি বৃক্ষ যেমন ক্ষেত্রে বর্ষে ২ বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়, সেইরূপে সেই পিতৃপতি পুরাকারে আপনি নবছার প্রের বর্ষে ২ আপ্রবিশ্বতের স্থার বৃদ্ধি প্রাপ্ত হয়েন ইহাও সত্য। হে হংসি! এই

বিশেষ উপদেশ স্টক "ক্রোভ্র আত্মবান-পুক্ষ আর সংসার ভ্রমে মুঝ হয়েন না।

এই প্রকারে চাতুর্মাসত্রে স্বপ্ন জাগরণ ও স্বর্ধি স্থানে পৃথক ২ রূপ ও নান ধাবণ পূর্বক সঞ্চরণকাবী ঋতুবর্জিত অমাত্র ক্ষেত্রজ্ঞ, প্রণবের চতুর্থপাদ অর্দ্ধমাত্রা, অর্দিচন্দ্র নাদবিন্দু সাক্ষী, গায়ত্রী চতুর্থপাদ, ষড়গুণেশ, অধিযক্ত অধিদৈব, অধিসন্ধং-সর,অধিমাস, অধিদিবসময় প্রজাপতি সদ্য প্রাহত্ত্ হয়েন। এই 'ত্রয়ত্রিংশংপত্রযুক্ত যট্পংক্তি সন্ধিরুপে ক্রোড়পত্র'নিক্ষপিত আছে ইহাও সত্য। ত্রয়ত্তিংশংপত্র যথা,—

ক আদি মকারান্ত পঞ্চবর্গে ২৫ কালশক্তি কালী, আর যকারাদি অন্তন্থ মিথুন, অর্দ্ধনারীশ্বর ৮, এই ৩০। ইহার প্রথম পৃষ্টাক্ষর আত্মা (প্রাণ) যিনি ভোক্তা, দিবারুপ পুরুষ, এবং দিতীয় পৃষ্টাক্ষর অপান, অন্তর্মপ রাত্রি প্রকৃতি হয়েন। সার্দ্ধ-যোড়শকলায় প্রকৃতি পুরুষ প্রথকরুপে পূণ্, এবং উভয়মিথুন দিবারাত্র সদ্ধি লক্ষণ অক্ষরত্রক্ষ প্রকাপতি (গৃহস্থ) নামে বেদে বর্ণিত হইয়াছেন। পঞ্চ জ্ঞানেক্রিয় ও মনঃ এই ষড়বর্গ সন্ধিতে পুরুষ সচেতন প্রকৃতিবান হয়েন, যথা গীতা,—

''মমৈবাংশো জীবলোকে জীবস্থৃতঃ সনাতনঃ।

''মনঃ ষষ্ঠানীব্ৰিয়াণি প্ৰকৃতিস্থানি কৰ্ষতি"।

অর্থাৎ-আমার অংশ জীব, দনাতন পুরুষ, ষড়েক্সিয়-মন্যুক্ত প্রকৃতিত্ব ইইয়া ইহলোকে বিষয়াকর্ষণ করেন। শ্রুতি বলেন,—

> ''যদা পঞ্চাবতিষ্ঠন্তে জ্ঞানানি মনসা সহ। ''বুদ্ধিশ্চ ন বিচেষ্টতি তামাহুঃ পরমাংগতি"॥

অর্থাৎ যৎকালে পঞ্জানে ক্রিয় মন ও বৃদ্ধির অবিচলন অবস্থাহয়, সেই কাল-কেই পুরুষের স্বকীয় স্বরূপাবস্থা 'পরমগতি' বলাযায়।

#### হংসবাক্-সারার্ণবীভাষা।

এতাবতা 'গর্ক্থিনী গর্ভবং'-অবাক্ত মিপুনাত্মক অক্ষরত্রন্ধ ইইতে প্রথমতঃ প্রেট-বর্ণ-ত্রান্ধণ স্থার পত্তর হরেন, স্বাং প্রাহ্নভূতি শব্দকে স্থার বলাবার, তাহা অ কার। উ কার উৎপন্ধ, এ কারণ তিনিই অগ্রন্থ ব্রহ্মা। ত্রান্ধণ পরমাত্মার মুখ এ শ্রুতিবাকা ও সত্য। অ কার ইইতে সকল বাকা, ক্ষ কার মেরু, ওঁ কার মূল। এই মূলকেই বড়বিংশক মহাপুরুষ সকলশান্ত্রের কারণ বলিয়া শ্রুতি পুরাণ দর্শন ও তন্ত্র তাবতে এক বাক্যে মাস্ত করেন। অতএব শান্তের তাৎপর্যা এক কেবল শাখা ভেদে যে পাদ ভেদ, বাস্তব একের মাস্ত অন্তর অমান্ত পত্তিতেরা করেন না। স্থারগর্ভিলী ত্রি পঞ্চাশহর্ণাত্মিকা বাণী ভগবতীই অব্যক্তা প্রকৃতি, ইনিই প্রণবাধ্য মূল পুরুষ যোগে চতুপঞ্চাশৎ অক্ষরাত্মিকা হইরা স্বরাধ্য অব্যক্ত হিরুমর গর্ভ স্থাক্ত করেন। 'পুরুষ্যোগ'-পর্মজ্ঞানী কবি রামপ্রসাদ দেন স্থাদে গান করিয়াছিলেন যথা,—

"কে জানে কালী কেমন, ষড়দর্শনে দর্শন মেলে না। "উঠে মূলাধারে চতুর্দ্ধলে, সহস্রাহের করে গমন॥ "যেমন পদাবনে হংস সনে হংসিরূপে করে রমন। "কে জানে কালী কেমন"।

'প্রথমখাদ উ কার' এই প্রমাণে, অকারাদি চতুর্দশ খব ইন্দ্রিরাধিষ্ঠাতা ব্রাহ্নণ বর্ণ হরেন। অথখার ক্ষত্রিরর্ণ কীলক, দশপ্রাণ-বায়ুতে বিদর্গ, য কারাদি অষ্ট অন্তত্ব এবং ক্ষ স্পর্শরণ বৈশ্ববর্ণ, আর পঞ্চত্ত্ত, পঞ্চত্যাত্র, জ্ঞান কর্ম্বেন্দ্রিয় মনাদি অস্তঃকরণ একত্রিত পঞ্চবর্গীয় চতুর্বিংশতি ব্যঞ্জন (ম কার বিনা) চতুর্বিংশতি তত্ত্ব সংগ্রহণ অব্যক্ত অক্ষর অবিকৃত প্রকৃতি শুদ্রবর্ণ হয়েন। শুক্ত লোহিত পীত ও ক্ষয় বর্ণে চারি জাতি খারূপে হে হংদি! খারাধ্য এই ক্রোড়পত্র জানিবার বোগ্য হয় ইহা সত্য।

এই জগজ্জননীবাণী দশমাদ পূর্ণগর্ভ ধারণাস্তর কাল যন্ত্রপীড়িতা হইয়া এই বিষ (বিরাট) প্রদান করেন, যাহাকে কর্ম্মতন্ময় জীব বলি। সেই সদ্যোজাত, বিপরীত গতি গত, ভূপতিত, জ্ঞানহত জীব 'কাহং' ২ শব্দকরত গর্ভদৃষ্ট পরম পুরুষকে মরণ করিয়া রোদন করে। ঈশ্বর পারতন্ত্রেই ইহার বন্ধনাদি হয় বলিয়া ঈশ্বরকে কর্ত্তা বিবেচনা করা স্থায় নয়, যেহেতু বিদ্যাশক্তি যুক্ত স্বতঃ অকর্তা ঈশ্বর কেবল ফলদাতা, সাক্ষীমাত্র থাকেন। অত্তর্রৰ আত্মা অবিদ্যাশক্তি প্রযুক্ত প্রারক্ষ কর্ম-ফল ভোগার্থ বিচিত্র ২ তমু ধারণ পূর্বক, মায়ারচিত ব্যহপ্রবিষ্টবৎ জীবাকারে আপনিই বিমুগ্ধ হইরা গুরুশান্ত উপদেশ প্রাপ্ত হইলে পুনর্বার মৃক্ত অর্থাৎ স্বস্ত্রনপ লাভ করেন। এইমতে সর্বাবেরবান 'জাহং' শব্দ মহাপ্রলয়ে মহার্ণব শ্যাশারী বিফুর নাভিপত্বজাকচ হিরণাগর্ভ ও হরেন। দক্ষিণারণ-উত্তরারণ-মিথুন বর্বাদি বসস্তান্ত চতুর্দশমাসের একাদশ মাস গর্ভাগার স্বরূপ জন্ধতম লোক, গ্রীন্থমাসন্বর তৈজস জ্যোভির্লোক, এবং ঝতুবর্জ্জিত দক্ষিণ ও উত্তরারণ সন্ধিতে গভতিমালী (রশ্মিমালী) বিচরণকারী মলরহিত এক নির্মালভেঙ্গশালী মলমাস তাহাই সত্য লোক হয়। ঐ পরিত্যক্ত মল হইতে 'অহংশব্দ' অহ্বরার্ক্ত হরেন। স্বংসর প্রজাপতি কালাখা রবির স্থায়, মহাকালাখ্য মহাবিশ্ব ও মলত্যাগ করেন, এই সত্যাখ্যান উপলক্ষে পুরাণে তাহার স্থল বৃত্তান্ত বর্ণন করিয়াছেন, যথা মার্কণ্ডেয় পুরাণ.—

'বিষ্ণুকর্ণ মলোদ্ভূতো নামানোমধুকৈটভো, ''মিথুনং রাক্ষদাস্থরং দাবেতা বুপগচ্ছতঃ''।

তদনস্তর দেবাস্থর সম্পদারু (অহংশক্ আমিই দেবতা, আমিই অশোক এক, নিত্যমুক্ত আত্মা আমিই হই ইত্যাদি অভিমান করেন। সৎ শক্ষের স কার প্রকৃতিবিসর্গ উন্নাক্ষর, দস্তনিষ্ঠ তেজ, সর্বাধার নিরাধার অ মাত্র, তছ্ত্তরে বে 'ৎ' অদ্ধনাত্রা, ইনি 'যত্তং' ইত্যাদি উভয়াদ্ধ উপলক্ষে 'ত' পূর্ণাকারা মাত্রাভূতা পরা অপরারূপা হয়েন, তত্ত্তরের মধ্যে অহংশক 'সৎ' কারণ, নিত্যরাসাক্ষ্ ত্রহ্মরূপ বিরাজ্মান আছেন। যেমন দেবাস্থর সম্পদন্তর মধ্যে জগৎকারণ নারায়ণ (বিষ্ণু) কে পুরাণে নির্ণয় করেন, তত্ত্বর কলাকাষ্ঠা মধ্যে ভাসমান স্বয়ং বিভূ অ মাত্র, সদানন্দ রাস্বিহারী-হরি, রাসবিহার করেন। তিনিই অহংশক্ষ বাচ্য চিদাত্মা। অতথ্ব অহংশক্ষে কালত্রয়সাক্ষী নিত্য চৈতন্যকে বুবিতে হইবেক। প্রকৃতিবাদী দিগের মতে 'অহং' অভিমান বন্ধেতে সম্ভবেনা যে আশক্ষা আছে তাহা অসৎ। জড় অচেতন, তাহাতে অভিমান নাই।—অভিমান চৈতন্যধর্ম। নানা দেহাভিমানে ব্রক্ষের নানাত্ব ও হইতে পারে না, যথা স্ব্য্য একহইয়াও উপাধি-গত অনেক চক্ষ্র প্রকা শক্ হয়েন!

হে হংসি ? শ্রুতিযুক্তি দারা আপনাকেই 'তৎসৎব্রহ্ম'-বলিয়া জান। ইহাই যজু-র্কেদের অমুশাসন। 'আমি'শক আত্মবাচক,অধিযক্ত প্রজাপতি হয়েন্। যথা শ্রুতি,—

> "আত্মানং রথিনং বিদ্ধি শরীরং রথমেবতু, ''বুদ্ধিন্তু সারথিং বিদ্ধি মনঃ প্রগ্রহমেবচ।

## ''ইব্রিয়াণি হয়ানান্থ বিষয়াং স্তেযু গোচরান্, ''আত্মেব্রিয় মুনোযুক্তং ভুক্তেত্যাহুর্মনীষিণঃ।

এই শ্রুতি তাৎপর্য্যে বিদ্যা অবিদ্যায়্ক উপাধিধারী আত্মাকে (জীবেশ্বর ব্রহ্মকে) সংসারী মাফ্র করিয়া তাঁহার মোক্ষ ও সংসার বন্ধনের সাধন স্বরূপশরীর-(কর্ম্ম) কে রথ করনা করিয়াছেন। গমনাগমনার্থ যান বাহনের অপেক্ষা, অতএব তিনি রথী। নিশ্চয়াত্মিকা (প্রজ্ঞা) বৃদ্ধিকে (নেতা) সারথী, দশেক্রিয় বাহক-অশ্ব, বিষয় পন্থা, এবং মন রজ্জ্ (লাগাম) করনা করা হইয়ছে। যেমন রথী, সারথী, রসনা, অশ্ব চৈতক্সযোগে জড় রথ স্থাবর বিষয় পথে বেগবান হয়, তক্রপ অজ্ঞানাদি জড় শরীর ব্রহ্মচৈতক্ত সন্থা অধিষ্ঠানে সংস্তি প্রাপ্ত হইতেছে। জড় রথের গমনে অচল রথীর গমন অভিমান সিদ্ধ,—সেইরূপ আত্মার। অতএব তিনিই প্রকৃত অভিমানী, অচেতন রথাদি নয়। এই রথে আত্মা স্বেচ্ছামতে মোক্র কিষা সংসার পথে গমন করিয়া কথন সিদ্ধ কথন সাধক, কোণাও মৃক্ত, কোণাও বা বদ্ধ রূপে প্রতীয়মান হইতেছেন।—'আমি' শব্দে দেহত্রয়-সমষ্টি মহান্ ব্রায়। 'আমি' বলিলে স্থুল স্ক্র কারণ শরীরস্থ আপনাকেই ব্রিতে হয়।—

'বৃহত্তাৎ ব্রহ্ম'—'বহোর্ভাবো ভূমা',—ইত্যাদি শ্রুতি তাৎপর্য্যে স্থুল স্ক্র্ম, পরম, মহৎ, ব্যাপক, এক, অনেক, সর্বাহ্মস্যত, তত্বাতীত, কেবল, সবিশেবঃ নির্ব্যিশ্বঃ ব্রহ্ম শিব রূপ ও জীবরূপ সর্ব্ব স্থুরূপ অহং আত্মা হরেন। যেমন বৃক্ষছোয়ার বৃক্ষের সত্যতা প্রতীয়মান হয়, সেই রূপ এই আত্মার 'অহং ব্রহ্ম' সত্তায় (মায়া ভাসমানতায়) জগতের (শরীরের) সত্যতা রথবৎ প্রতীয়মান হইতেছে। বাঁহার পূর্ণতায় আকাশাদি ভূত পঞ্চক পূর্ণতা প্রাপ্ত হইয়া শব্দাদি গুণ প্রদর্শন করিতেছে, সেই প্রপঞ্চায়ার নির্বিকার পরমাত্মা সাক্ষারূপ 'অহং' শব্দবাচ্য হয়েন। শ্রুতি তাঁহাকেই অনস্তব্যাটি ব্রহ্মাণ্ডাধারভূতং' বলিয়া স্কৃতি করেন। তিনিই অন্তিত্ব প্রমাণে আত্মপ্রত্যয়ন্ত্ররূপ হয়েন। ভোক্তা পুরুবের পূর্ব্বে ভোগের উৎপত্তি প্রত্যক্ষ, একারণ হে হংসিকে! অনম্বলা ভূমিই 'যুত্মৎ' শব্দবাচী 'আদ্যা' নামে প্রসিদ্ধা আছে, থেছেতু পুত্র জন্মের পূর্ব্বে মাতার স্তন্মুণে প্রথমতঃ ত্রের সঞ্চার হয়। প্রকৃতি পুরুবের, স্বভাবতঃ বিরুদ্ধ 'যুত্মৎ অন্মং' শব্দের, প্রক্যতা সাধন কি প্রকারে সম্ভব ও এই আশক্ষা নিবারণার্থ শ্রুতি কহেন,—

'এতবৈতদ্বক্ষ চৈত্যাভিমানী, নিত্যাভিমানী প্রকাশাভিমানী ষড়বিংশকো মহাপুরুষো মহাবিষ্ণুর্মহাগুহ্যো মহাবিছুরিতি।"

অর্থাৎ পঞ্চ মহাভূত, পঞ্চতমাত্র, জ্ঞানকর্মেক্তিয় দশ, অস্তঃকরঁণ চতুইয়, ত্রিওণা প্রকৃতি ও অভিমানী-প্রাণ (কাল ), এই ষড়বিংশতি তত্ত্বাশ্মক মহাবিভূ বিরাট অথিলদেহভূৎ পুরুষরূপে অবস্থিতি করিতেছেন।

মূল প্রকৃতি-মায়া সকল বিশ্বের রূপ, তিনি ব্রন্ধাশ্রয়া ব্রন্ধবিষয়া তৎকারণ ব্রন্ধ তুর্বিজ্ঞের, মায়া রদাস্বাদন সংশ্লিষ্টতার ঈশ্বরত্ব স্বীকার করিয়া অহং অভিমানের সহিত 'দং' কার্য্যতন্ম ও 'প্রমেয়' হইয়াছেন। বেমন ছগ্নে স্বত, কাঠে অগ্নি, তিলে তৈল, আকাশে শব্দ, এই প্রকারে প্রকৃতি পুরুষের জনাদি নিত্য সম্বন্ধ। 'নিত্যসূক্তমবাধকঃ' এই শ্রুতি তাৎপর্য্যে বন্ধ ও বাধা নিষেধ উপলক্ষিত হইয়াছে, বদ্ধ পুরুষই মুক্ত হয়। 'নিতাবন্ধন আশঙ্কা' না থাকিলে 'নিতামুক্ত' শব্দের যোজনা অদন্তব। বন্ধ স্বরূপতঃ নিস্কর, মারাও জড়া মুৎপিণ্ডের স্থার অক্রিয়, তবে কর্তা কে ?—এই প্রতাক জগতের কি কর্তা নাই ? ইহাতে জনীম্বরবাদ আইসে. অত-এব হে হংদি! সিদ্ধান্ত এই বে, নিস্কয় ত্রহ্ম করণরূপা প্রাকৃতিযুক্ত হইয়া মেঘে বিহাতের ভার ক্রিমার উৎপাদক হইয়াছেন। কার্য্য কারণের অভেদ ভারে 'সং' কার্য্য, অসৎ কারণকে আশ্রয় করিয়াছেন নিশ্চয়। অবিকারী পদে 'অস্মি' শব্দের অন্তর্তি বিকার শোধন হৈতু সাক্ষাৎকার, অপরোক্ষ জ্ঞানসাধ্য আত্মলাভকেই লক্ষ্য করিয়াছেন। পুরুষদংযোগে দটৈতক্সা প্রকৃতি দারা যে ক্রিয়া দস্তব হয়, তাহাকেই তদ্বিকার বলা যায়। স্থায় ও মণিদংযোগে যে অগ্নির ভাব, তাহাই বিকার। অয়স্কান্ত লৌহ যেমন অচল হইয়াও (শক্তিগুণে) সচলের সম্বন্ধ রাথে, তদ্বৎ মাঁয়া ব্রহ্ম উভয়ে অক্রিয় হইয়াও সংযোগে দক্রিয় (বিকারী ) হয়েন। 'ব্রহ্মদং' অতএব তদ্বিকার দেই 'বিশ্বকার্যাও সং', নচেৎ ধর্মাধর্মের শুভাগুভ ফল নিক্ষল এক দীপ হইতে বহু দীপের স্থায় এক জ্ঞানে বছজ্ঞানের বাৎপত্তি হইয়া নানা চেষ্টাকারী, বদ্ধমোক প্রবোধক, স্থূর্গ নরক, পাণ্ডিত্য মূর্থম, ভিন্ন ভিন্ন জাতি স্বভাবে পৃথক্ পৃথক্ পর্মাক্সা অমুভূত হয়েন, একারণ পরমার্থ ও ব্যবহারিক জ্ঞানদ্বয় স্বরূপ পক্ষর যুক্ত ( শুরু ) 'হংস পদ', একীকৃত ক্ষীরনীরের শোধনার্থ 'নোহং হংস চিৎ' ইত্যাদি সিদ্ধান্ত 'অস্মি' শব্দ দ্বারা সপ্রমাণ করেন ইহাও সত্য।

এইরপে যজুর্বেদের মহাবাক্য দ্বারা 'আমিই সেই ব্রন্ধ' ইত্যাদি অধ্যাত্মজান প্রত্যক্ষ অধিযঞ্জেনিশ্চয় করিয়া পরপক্ষের বোধার্থ সামবেদের মহাবাক্য 'তত্ত্বমদি' পদের ব্যাথ্যা করিতেছেন, ইতি দ্বিতীয়োহধ্যায়ঃ।

# প্রতি সুভিত্যের বা।

# সামবেদ তত্ত্বমসি।

তেৎপ্রজ্ঞানমানদাং ব্রহ্ম অহমিশ্ব'—দেই প্রকৃষ্টজ্ঞানানদামর ব্রহ্ম আমিই হই ইত্যাদি বাক্যে যে দেই ও এই পদ আছে তাহার উপর পূর্ব্ব পক্ষ হইতে পারে, কারণ সামবেদে তৎ পদ ও ছং পদের অর্থে ঈশ্বর ও জীব বলিয়া ছই বস্তর নির্দেশ ছইয়াছে, স্থতরাং ভৎ পদলক্ষিত ঈশ্বরের সহিত ছং পদলক্ষিত জীবের সমতা বা ঐক্যতা কি প্রকারে সস্তব ?—অনম্ভ জগৎকর্ত্তা ঈশ্বর সর্ব্বজ্ঞা, এবং যৎকিঞ্চিৎ শক্তিবান জীব অল্পঞ্জ, তাঁহাদের ইতর বিশেষ প্রত্যক্ষই আছে ?। এই সন্দেহ ভঞ্জন করিতেছেন যথা,—

''তচ্ছক্দেন পূর্ববং ত্বং শব্দেনাপরং পরামর্শতি। তৎ পরস্পারবিরুদ্ধং তৎ দৎ ব্রহ্ম পূর্ববাপরামূচীং একমেবাদ্বিতীয়ং ব্রহ্ম নাম রূপবিবর্জ্জিতম্। অথগুং ব্রহ্মেত্যুপনিষদিতি শ্রুতেঃ।

কেবলসাক্ষাৎকারস্বরূপং সং পরমাত্রা তৎপদেন বিশেষ্যতে। ত্বং পদেনাপরং পরামর্শিত্য। অপরঞ্চ প্রধানং মায়া সা ব্রহ্মাশ্রিতা যথা রক্ষছায়া গৃহান্ধকারং। মায়াবেষ্ঠিত-চৈতন্মস্বরূপত্রয়ং প্রথক প্রথক বিশ্ব তৈজস প্রাজ্ঞাঃ। ব্যক্তি সমষ্ঠি স্বরূপেণ বণ বণরক্ষবৎ জল জলাসয়বৎ একৈব পঞ্চবিংশতিতত্ত্বাত্মকা অনস্তা ভবন্তি"।

অর্থাৎ তৎশব্দে পূর্ব্বোক্ত পদ আর বং শব্দে অপর প্রত্যক্ষ পদকে বৃঝার, অতএব পরোক্ষ অপরোক্ষ (প্রত্যক্ষ ও অন্তভ্ত) এই পরপার বিক্ষম পদম্বকে অসিপদে একত্র সংযুক্তকারী ব্রহ্মশক্তিবাণী কহিতেছেন, যে একমেবাধিতীর নামরূপ—বিবর্জিত ব্রহ্ম নিত্য ভাষ বৃদ্ধ মুক্ত স্বভাব, কেবল তুরীয় অবস্থায় সাক্ষীরূপে অবস্থিত, তাঁহার জীবদ্ব কেপায়! "অপগুরুদ্ধের নাম উপনিবৎ" এই শ্রুতি প্রমাণে জীব কল্পনা স্বিয় কল্পনা ও ব্রহ্মকল্পনা রহিত অথগু বিদ্যামান বে প্রমান্থা

তিনিই তৎপদে 'সেই' বলিয়া লক্ষিত হরেন। তাং পদে অপরব্রক্তি মায়া বা সাংখ্যদর্শনগৃত প্রধান বাঁহাকে ব্রক্ষাপ্রিতা বোধ হয়, তাঁহাকেই গ্রহণ করিতে হইবে,
বেমন গৃহছায়া-অন্ধকার গৃহাদি অধিষ্ঠান হইতে অতত্র নয়, অথচ তৎস্বরূপও
নয়। সেই মায়াবেটিত চৈতন্তে দর্পণ প্রতিবিশ্ববৎ পৃথক পৃথক গুণে প্রতিভাসমান 'এই' বিশ্বতৈজ্ঞস প্রাক্ত. ঈশ্বর জীব মায়া স্টিস্থিতিপ্রলয়ের অভিমানী
হয়েন। এই ত্রিধা মায়া, ব্যাটি সমটি রূপে বন ও বনর্ক্ষ, জল ও জলাশয়াদির
মত এক এবং অনেক উভয়াত্মক রূপে প্রতিভাগিত হইতেছেন। সেই পঞ্চবিংশতি
তত্ত্বায়িকা কালশক্তিই পুরুষবোগে অনস্তা হইয়াছেন। ছং পদবাচ্য স্থিতির কারণ
জীবের অস্তপ্রবিষ্ঠ ভোক্তারূপ লিঙ্গদেহী, যজ্বিংশ মহাপুরুষ, প্রাণাত্মা তৎ
পদবাচ্য স্ক্রনকর্ত্তা ও সংহারকর্ত্তা ঈশ্বর-কাল হয়েন, আর অসিপদে চৈতন্তমাত্রে
উভয়ের ঐক্যতা ইহা 'জীবেশ্বরক্রন্ধ' নিরূপণ উপলক্ষে সামবেদের প্রেণিত্র ভাগের
স্ক্রিত্রে গীত হইয়াছে। শ্রুতি:—

"এক এব হি স্থৃতাত্মা স্থৃতে স্থৃতে ব্যবস্থিতঃ। একধা বহুধা চৈব দৃশ্যতে জলচন্দ্ৰবৎ "।

অর্থাৎ একই পরমাত্মা সর্বভ্তে পৃথক পৃথক অনেক রূপে জলে চন্দ্রপ্রতি-বিষবৎ দৃষ্টমান হয়েন, প্রকৃতি পত্নী স্বহারে পিতা হইতে পূত্র, পূত্র হইতে পৌত্র রূপে পৃথক পৃথক দৃষ্টমান হইরা সকল ঘটাকাশকে পূর্ণ করিতেছেন। এই প্রকারে পূর্ব্বপক্ষ সিদ্ধান্ত পূর্ব্বক স্বীয়াভিপ্রায় প্রকাশ করিতেছেন।

"অত্র দ্রফী ব্রহ্মৈব। একো দেবঃ সর্বভূতান্তরাত্মা একং রূপং বহুধাঃ যঃ করোতীতি শ্রুতঃ। তত্র দৃষ্টান্তমাহ রবিরেলাকচেন্টা নিমিত্তং যথেতি। সঃ পরমাত্মা প্রপঞ্চরহিতো
নিপ্ত ণঃ কেবলমাকাশ্বদ্যাপকঃ। শব্দগুণমাকাশং নিঃশব্দং
ব্রহ্মোচ্যতে ইতি শ্রুতঃ অতঃ স্বতশ্চৈতন্যঃ বিকল্পদ্বরহিতঃ কথমিতি চেৎ ব্যাপকত্বাৎ। অনন্তশক্তিময়ত্বাৎ
ব্রহ্মদ্রফী মায়া দৃশ্যা। তৎপদবাচ্যঃ পরমাত্মা সত্তামাত্রেন
পরা পশ্যন্তী মধ্যমা বৈধরীরূপেণ তৎপদেন ব্রহ্ম তং
পদেন মায়া, অসিপদেন বেদঃ প্রথমজাদ্বহ্মণঃ পশ্চিমবিক্তেণাভিব্যক্তির্ভবিতি, কাণ্ডত্রয়ং মন্ত্রকর্মজ্ঞানেতি তৎ-

भागर्भ खः भागर्गाश्तिभागर्भः । विकाताः मह खगाः रेम्हव বিদ্ধি প্রকৃতিসম্ভবান ইতি ভগবদ্বাক্যাদ্যথা বেদাস্ভেহপি অনাদ্যবিদ্যাং বদন্তি হংসন্তৰ্হি দ্বৈতোৎপত্তিৰ্ভবতি, অদৈতং ন স্থাদেতৎ সত্যম্। ব্রহ্মব্যাপকত্বেন মর্য্যাদারহিত অনন্তং স এক এব উপাধিভেদেন ত্রিধা ভবতি জীবেশ্বর ব্রহ্মেতি. অবিদ্যা মায়া চিচ্ছক্তীতি, তত্ৰ চিচ্ছক্তি ব্ৰহ্মাশ্ৰিতা, অবিদ্যা জীবাশ্রিতা মায়া হাসো মদোন্মাদ করীশ্বরাশ্রিতা। চিচ্ছ-ক্তিস্ত্ৰ, অৰ্দ্ধমাত্ৰা স্থিতা নিত্যা ধামুচ্চাৰ্য্যা বিশেষত ইতি স্থাপতীপ্রামাণ্যাৎ সা যায়া ব্রহ্মসন্তা মাত্রেণ চেত্রনা ভবতি ৷ যথা সূৰ্য্য সন্তায়াঞ্চক্ষুঃ প্ৰকাশো ভবতি, তথা নিষ্কারণতয়া ব্রহ্মসতায়াং মায়া বিকারিস্থং ভবতি তত্তু বিকারং দ্বিবিধং মায়া অবিদ্যা চ। তত্র মায়া প্রতিবিদ্বিতং চৈতন্মনীশ্বর ইত্যুচ্যতে। অবিদ্যা জীব ব্যামোহিণী। অবিদ্যা প্রতিবিশ্বিতচৈতণ্যং জীব ইত্যুচ্যুতে। মায়া ঈশ্বরাশ্রয়ে মোহিণী। চৈতন্তং সর্ব্বজ্ঞত্বং সর্ব্বকর্ত্তবং ঈশ্বরোহনিমাদ্যফ সিদ্ধ্যধিষ্ঠিতা ভবতি, তস্ত নাম বিষ্ণু সত্ত্ত্বপ্রধানস্তম্ম স্বরূপং ত্রয়ং, ত্রহ্মা বিষ্ণু রুদ্রে ইতি। তজ্জগদ্বৎপত্তিকারণং ব্রহ্মা রজোগুণপ্রধানো, রজোগুণ প্রতিবিন্দিতচৈতন্তং ক্রিয়াশক্তিরূপেণ জগত্নৎপত্তিং করোতি। তম্ম বিষ্ণোঃ সরূপং তৎপদপ্রথমাংশো ব্রহ্মা দিতীয়াংশো বিষ্ণুস্তৎ প্রতিপালকঃ সত্ত্বগুণপ্রতিবিশ্বিতং চৈতন্ত্রং বিষ্ণুরিত্যভিধীয়তে। স বৈকুণ্ঠাধিপতিরিচ্ছা-শক্তি রূপেণ জগৎপালনং করোতি, তস্তাংশা অবতারা মৎস্তকুৰ্মাদয়ঃ কিমৰ্থং ইতি চেৎ তত্ৰাহ—

> "যদা যদা হি ধর্মতা গ্লানিভর্বতি ভারত। অভ্যুত্থানমধর্মতা তদান্মানং স্কাম্যাহম্"॥

দ বৈক্ঠনাথ লোকা প্রায় তে ল্তাতস্কুন্থায়েন জগতুৎপত্তিভবতি, স জগতুৎপাদকশ্বরূপ স্জতি, পালয়তি, সংহরতি
যোগমায়ারতাে ভবতি। তন্মাৎ কারণোপাধিরীখরঃ
কথ্যতে। তত্র কার্য্যোপাধিচৈতন্তং জীবশব্দবাচ্যমুচ্যতে।
স জীবোহবিদ্যাশক্তিপ্রধানাে ভবতি। সাহবিদ্যা পঞ্চশ্বরূপা কথ্যতে। পঞ্চপর্বাহবিদ্যাশক্তিভবতি শৈশবাদির্দ্ধান্তপঞ্চাবন্থা ক্রমান্তিদ্যতে। পঞ্চাবন্থান্থ যজ্জ্ঞানং
তদবিদ্যাশ্বরূপং পরমার্থং শ্বস্থরপজ্ঞানরহিতং কেবলং
দেহাভিমানমাত্রং ভবতি। তদবিদ্যাপরিচ্ছিন্নং চৈতন্তং
বর্ততে। কারণং জ্বেকমেব, কার্য্যং তু বিকার্য্যানত্বাহ
অনেকস্তত্রদুটান্তমাহ শ্রুতিঃ"—

"যথেহ সৌম্য একস্মান্ মূৎপিগুদ্দহব উদক্ষরা জায়েরন্। বাচারম্ভং বিকারনামধেয়ং মৃত্তিকেত্তেব সত্যম্।"

অনেকধা কার্য্যং কারণস্ত মূলপ্রকৃতিঃ এক এব, কারণ-ভূতগুণসাম্যং প্রকৃতিঃ সা চরাচরাত্মিকা ত্রিধা ভবতি।— পরমাত্মাশ্রিতা মারা স্ফিস্থিত্যস্তকারিণীতি শ্রুতঃ— সা মারা জগৎকারণহেতুর্ভবতি। এবং অমুনা প্রকারেণ কার্য্যকারণাত্মকং বিশ্বং ভূবন-কোষং নিরুপ্যতে।"

অর্থাৎ দ্রষ্টা একমাত্র ব্রহ্ম। শ্রুতি বলেন সর্ব্বভূতের অন্তবাত্মা এক দেব, যিনি একরপকে বহুধা করেন, যেমন এক স্থ্য সকলচক্ষ্কে প্রকাশ করেন। ব্রহ্মই দ্রষ্টা মায়া দৃখ্যা। কার্য্যকারণাত্মিকা প্রকৃতি পরমপ্রম্ব সন্থায় পরা পশ্রুতী মধ্যমা বৈথরী বাণী রূপে তৎপদবাচ্য ব্রহ্ম, ত্বং পদবাচ্য মায়া (প্রধান) এবং অসিপদবাচ্য বেদ, প্রথমজ ব্রহ্মার পর্শিচম বক্ত্র হইতে আবিভূতা হয়েন। সেই বেদ মস্ত্রকর্মাও জ্ঞান এই কাণ্ডত্রয়ে 'ত্রিধা সর্গ' বিস্তার করেন। 'এক কি অনেক' ইত্যাদি পূর্ম্বপক্ষ স্থাপনানস্তর 'এক এব' বলিয়া সিদ্ধান্ত হারা দ্বিতীয়ের আশঙ্কা নিরাশ করিয়াছেন। মায়া-উপাধি, দ্বিধাকারে ছায়া, ফেণ, অন্ত বা লতার স্থায় ছই প্রক্ষের আশিতা, অতএব বিদ্যা অবিদ্যা উপাধিগণে সর্ম্বজ্ব অরক্তম্ব কর্মনায় জীব ও

ঈখর সংজ্ঞায় ভেদ হইয়াছে, পরস্ক তত্ত্তয়ের সাক্ষীস্বরূপ চৈতন্ত এক বৈ ছই নয়। ভগবদগীতা প্রমাণে মায়া দৈবী, গুণময়ী ও গুরতায়া ইতি ত্রিধা, ত্রিগুণাত্মিকা, অর্থাৎ সম্বপ্তণে দৈবী প্রকাশবতী, রজোগুণে গুণময়ী কলাবতী, এবং তমগুণে চর-তারা, ঘোররূপা ভয়ানকা, বিশ্বরুকরা বা অনির্ব্বাচ্যা। একারণ তৎপদলক্ষিত পরমাত্মস্বরূপ জ্ঞানপ্রাপ্তি বিনা মান্তার পার উত্তীর্ণ হওরা অসাধ্য বলিয়াছেন। এত-দর্থে সেই দেব অমৃত বর্ষণ দার। আত্মশক্তির পোষণ করেন, ও বিষ দার। হনন বা ट्रिय ब्लाटन विमर्ब्जन कवल: जेमांनीन स्टायन देशांव दानवाटका जवर दर्मान्स्यानस्त्री গ্রন্থে প্রতিপাদিত হইয়াছে। প্রকৃতি পুরুষ উভয়েই অনাদি বেমন ভগবলগীতায় বলিয়াছেন, সেইরূপ বেদাস্তেও 'অনাদি অবিদ্যা হইতে দ্বৈতাৎপত্তি ইহা সত্য' ইত্যাদি প্রমাণ প্রাপ্ত হওয়া যায়। পরমান্মা জীবেশ্বর ব্রহ্ম নামে মায়া অবিদ্যা চিচ্ছ-ক্তির আশক্তিপ্রযুক্ত হ্রস্বদীর্ঘপ্ল,ত রূপে প্রকাশ হইন্নাছেন। চিৎশক্তি হ্রস্বা, মায়া দীর্ঘা এবং অবিদ্যা প্লুতা হয়েন। 6িৎশক্তি অর্দ্ধমাত্রা গুণদাম্যাবস্থায় নিত্য-অনুচার্য্যা অবিশেষ রূপা নির্বিশেষ ব্রহ্মাশ্রয়া, যথা চণ্ডীমাহাছে,—'অর্দ্ধমাত্রা মূল প্রকৃতি প্রণবের উর্দ্ধভাগে নিত্য অবস্থিতি করেন' যিনি তডিদ্ধামের স্থায় কেবল চিদ্ধাকারা 'জড়ানাং চৈতন্তং' প্রমা প্রকৃতি বলিয়া নিগম শাস্ত্রে নিরূপিত হইয়াছেন। ইকারাকারা নিত্যা দেই পরমা শিবসংযোগে দীর্ঘা পরাবিদ্যাভাবাপনা ঈশ্বরাত্মিকা মায়াকপিণী ঈ হয়েন। ঈশ্বরাশ্রয়ে তিনিই বিধা, মায়া ও অবিদ্যা, অর্থাৎ স্থূল স্ক্ শরীর ব্যের উৎপাদিকা প্লুডা হয়েন। অনুযাকাশস্থ লিজদেহই ঈশ্বদেহ, বাঁহাকে 'অপাণিপালো যবনো গৃহিত্বা 'বলিয়া শ্রুতি স্তুতি করেন, আর চতুর্বিংশতি তত্বাত্মিকা সুল দেহ এই প্রত্যক্ষ বাহাকে জীবদেহ বলা বায়। অনময়ে প্রাণময় ও বিজ্ঞানময় একত্রিত আনন্দময় জীবকেই 'শিব' বলা যায়। তাঁহারি অন্ত নাম বিষ্ণু। তিনি সত্তপ্ত প্রধানতার তৎপদের প্রথমাংশ ব্রহ্মা, দিতীয়াংশে তাঁহার প্রতিপালক বৈকুণ্ঠাধিপতি, ইচ্ছাশক্তির প্রভাবে ধর্ম রক্ষার্থ মৎস্যাদিরপেও অবতীর্ণ হয়েন। ত্রন্ধার প্রার্থনায় বিষ্ণুর অবতারাদি ধারণ যাহা পুরাণাদিতে স্থব্যক্ত আছে তাহাও সত্য।

ক্ষু সেই তৎপদের তৃতীয়াংশ, যিঁনি ভৈরবাদি অবতার ধারণ পূর্ব্বক স্বতো অনস্তর্শক্তি শঙ্ক্ষণ কালাত্মা নামে প্রলয়কালে এই সমুদ্য জগংকে আত্মসাৎ করেন, অর্থাৎ 'অহমেব' কেবল আমিই হুই, ইত্যাকার অহঙ্কার করত বিকট অট্টহাসে দিখ্যাপ্ত করেন।

এতাবতা তৎপদলক্ষিত 'মান্না প্রতিৰিধিত-চৈতন্ত ঈশ্বর' স্থ্যকোটির স্থায়

প্রকাশক, যমকোটির ভাষ ভয়ানক, শক্তিত্রেয় সম্পন্ন ভগবান পদবাচ্য হয়েন। সেই হরিই লোকাশ্রম, উর্বনাভীর ভাষ জগৃৎ প্রকট কয়েন। কায়ণ য়পে এক কার্যানিপ অনেক হয়েন। এক মৃৎপিও হইতে অনেক ঘটাদি জলপাত্র হয় কিন্তু ঘটের নাম কেবলমাত্র, তাহার উপাদান কায়ণ মৃত্তিকাই সত্য হয়। অতএব মহতত্ম হইতে শরীরম্ব সপ্রধাতু পর্যান্ত সকলি অবিদ্যাসন্তব, জ্ঞান মায়াংশ, সম্মর্কপান্ত্রিত চিদংশ হয়। এই কার্যাকারণাম্মক জগৎকে 'ভ্রন কোর'\* বলিয়া শাস্ত্র ব্যাব্যা করেন যথা,—'ব্রহ্ম হইতে স্থাবর পর্যান্ত চকুদ্দশ ভ্রন'।

| >        | ব্ৰহ্ম   | ৭ কৃত্               | ১৩ গায়ত্ত্যাদি শক্তি |
|----------|----------|----------------------|-----------------------|
| <b>২</b> | মায়া    | ৮ সনকাদিঋষি          | ১৪ হ্রবাহ্র, নর       |
| 9        | ঈশর      | ৯ মরিচ্যাদি"         | চতুর্বিধ জীব।         |
| 8        | গুণত্রয় | ১০ সায়স্তবাদি মনু,  |                       |
| a        | বিষ্ণু   | ১১ কশুপাদি প্রজাপতি, |                       |
| ৬        | ব্ৰহ্মা  | ১২ আদিত্যাদি গ্রহ,   |                       |

এই চতুর্দশ আবরণে আবৃত হইয়াও ত্রন্ধ এক অদ্বিতীয় নিত্য স্বতম্ত্র নিরঞ্জন আছেন। বাহ্য ও অভ্যন্তর সর্কত্রেই বর্ত্তমান স্বরূপ। এক আল (১) বেমন গুণপ্রাপ্তে বৃদ্ধি এবং গুণাভাবে স্বস্বরূপে একই থাকে তদং।

শক্তিপ্রধান জগৎ, শক্তিহিন পুরুষ ভোক্তা নহেন। অশক্ত্যাভিমানী ব্রহ্ম ঈশ্বাদি জীরাকারে কর্ত্তা ভোক্তা হয়েন। কর্ত্ত্য ভোক্তাত্য অভিমানশূন্য উদাসীন ব্রহ্ম চৈতন্যে (অ মাত্রে) ভেদাভেদ সমতা হইয়া যে অহৈত ব্রহ্মভাব উদার হয়, তাহাকেই নির্বাণমুক্তি বা কৈবল্যভাব বলাযায়, আর প্রবৃত্তি পথের পথিক, পাপ পূণ্য ভেদজ্ঞান নিষ্ঠা পরায়ণ জীবেশ্বর, উপাশ্ত উপাসক, ভাবভক্তির তারত্যাে সালোক্য, সামীপ্য, সারূপ্য মুক্তি যাহা উক্ত হইয়াছে তাহাও মায়াবিধি সত্যা, তাহা হইতে পূণাক্ষরে পুনর্বার জন্ম গ্রহণ (শরীর ধারণ) হইয়া থাকে তাহা শাল্পত ও যুক্তিত সপ্রমাণ হইয়াছে। এই চতুর্দশ ভ্রনান্তর্গত দার্দ্ধমাত্রা ত্রেরাদশকলাআ্রিকা পরা অপরা বিদ্যার পরোপার উপনিষদ্ প্রতিপাদ্য চতুর্দশন্তানীয় ব্রহ্মধাম প্রাপ্তি করিলে আর ভেদাভেদ থাকে না, তথায় অহৈত ব্যাপকসন্তার চিত্তের নাশ হইয়া একছ উদার হয় এই ভাব। এই চতুর্দশভ্রননিবাসী আকাশ লক্ষণ কার্য্যাপ্রত-চৈতন্য চিদাকাশ-জীব, হয়েন। শিব ও জীব, জীব ও জীব, সক্লি

<sup>\*</sup> কোৰ,-আৰরণ, গৃহ।

জীব, জীব ভিন্ন নিজ্জীব যাহা তাহা জীবওনয় শিবও নয়, কিন্তু বাচাবস্তুন মাত্র মিথ্যা। এই জীব বৌদ্ধতে 'নিত্য ও অবিনাশী', সাংখ্যমতে 'এই জীব ভিন্ন ঈশ্বরের অভাব অথবা ইশ্বর স্বরং জীবাকারী হইয়াছেন'। বেদান্তমতে এই জীব ও ঈশ্বরে অভেদ বেমন ঘটে মৃত্তিকায়, এক কারণ রূপ অপর কার্য্য রূপ হয়েন। নিমিত্ত উপাধি, মায়া-অবিন্যা।

এইমতে তৎপুদ ও ছং পদ শোধন পূর্বক, ওপাধিক ভেদ দর্শনান্তে চৈতন্য-মাত্রে অভিন্ন অবশেষ পক্ষা করিয়া 'তত্তমদি' পদত্তয়ের পরম্পর ভেদ ও ঐক্যতার দিদ্ধান্ত 'একমেবান্বিতীয়ং ব্ৰহ্ম নেহ নানান্তি কিঞ্চন' এই শ্ৰুতির নানাত্ব দোষাসন্ধা नित्यथ कतिया कहिरा हम त्य, नामत्वत्वत्र महावादका वश्व खरावत्र आनका नाहे, त्य হেতৃ একবন্ত 'দীবেশ্বর ব্রহ্ম' চিৎশদে প্রাপ্তি হয়, একারণ অসিপদে সেই 'চিৎ' উপলক্ষে জীবেশবের ঐক্যতা সাধিত হইয়াছে। স্বং পদবাচ্য মায়াই উপাধি; দেই মায়ার স্বভাব শীত্রগা, চঞ্চলা, হে হংসিকে ? মহামেঘারকারসম অজ্ঞান-জাড্যে মারা (বিদ্যারূপে) প্রমান্মজ্যোতিকে চক্ত স্থর্যের ন্যায় বা তদাকারে. দিবারাত্র ষষ্টিদওমধ্যে দেখানমাত্র; অবিদ্যাও জীবচৈতন্যকে নক্ষত্রাকারে দেখা-নমাত্র আবদ্ধ করিতে পারেন না। বৈদিক মহাবাক্য মনন দারা আত্মার অবিদ্যা অন্ধকার দূর হইয়া আঠ বোধ উদয় হয় অন্যথা হয় না। সামবেদে এই অশ্রীরী বাণী আকর্ণন পূর্বক মনন ও নিদিধ্যাসন সহকারে আত্মা জীবন্মুক্ত হয়েন, যথা,— 'বং প্রজ্ঞানমানদং ব্রহ্ম অহমন্মি তত্ত্মদি'—হে জীব! 'যে প্রজ্ঞানানদ ব্রহ্ম আমি হই তাই তুমি হও'। সং 'ছং' মায়াবোগে 'চিং'; ছং 'চিং' বোগে আনন্দ-স্বরূপিনী, এবং উভয়ের মিধুন 'সচ্চিদানন্দ', তাহা প্রণব-প্রতিপাদ্য পর্মাত্ম শব্দে অথর্ববেদের মহাবাকো প্রকাশ করিতে অভিলাষী স্বামীজী 'অয়মাঝাব্রন্ধ' পদেব মাহাত্ম বৰ্ণীন করিতেছেন।

ইতি তৃতীয়োহধ্যার:।

# অথৰ্ধবেদ। অয়মাত্মা ব্ৰহ্মঃ।

'অত্রায়াং শব্দঃ প্রত্যক্ষ জ্ঞান বচনাৎ সোহয়ং দেবদত্ত ইত্যাদি'।

পূর্ব্ব প্রাপ্য মায়া ব্রহ্ম মিথুনের দিদ্ধান্ত উপলক্ষে 'অয়ং' শন্দের অর্থ করিতেছেন। ''অবং'' ( এই ) শব্দ প্রতাক্ষকে বুঝায়, যেমন এই দেই তৎकान जल्म जनवहां धवः धज् कानामि वर्छमानावहा দেবদত্ত। এতত্বভয় পক্ষের সম্বন্ধত্যাগে ধেমন কেবল চৈতন্ত মাত্রে লক্ষিত দেবদত্ত সন্তাই প্রতাক্ষ হয়, তদ্বৎ এই দৈত স্প্রির পূর্বে মধ্যে ও অস্তে "দেই আত্মাই প্রসিদ্ধ" ইত্যাকার পরামর্শে প্রত্যক্ষ জ্ঞান বোধক 'এই' শব্দ দ্বারা তাঁহাকে প্রতিপাদন করিতেছেন। ঘট হইতে ভিন্ন পদার্থ আকাশ যেমন ঘট মধ্যে প্রত্যক্ষ হইয়। আকাশই থাকে ঘট হয় না, দেইরূপ দেহমধ্যে দ্রষ্টা দেহী আপনাকে দেহ বিবেচনা করেন না। বাক্রন্তি দারা আপনাকে হর্য্যের গ্রান্থ নাক্ষীমাত্র নিশ্চয় করেন। পরাপর পরমাত্মা স্বয়ং আপনার প্রকাশক একারণ মায়ার ও প্রকাশক হয়েন। তাঁহারি সন্তামাত্রে প্রপঞ্চের চেতনা হয়, ঘাঁহাতে অহংতা মমতা, তব, মম, ইত্যাদি দৈতার্থ প্রকাশিকা বাণী পৃথক পৃথক প্রকট হইয়া এক জ্ঞানকে ত্রিধাকারে ধারণ করেণ। অতএব সেই আত্মা ওনিবার যোগ্য মননের বোগ্য ধ্যানেব বোগ্য এবং দর্শনের যোগ্য হয়েন যাজ্ঞবন্ধ্য ঋষি এই প্রকার উপদেশ মৈত্রেয়ীর প্রতি করিয়াছেন তাহাও সতা। দেবদত্ত সত্তাস্থানে যে চৈত্র মাত্র লক্ষ্য হয়, তিনিই সম্পূর্ণ জ্ঞানবিৎ, যেমন ঘটাকাশকে জানেন সেইরূপ মহাকাশকেও জানেন। এই প্রকারে নানা বস্তুরও জ্ঞান হয়। অনু প্রমাণ দারা বৈমন বৃহৎ প্রমাণ জানা যায়, সেই রূপ কুদ্র এই অস্তঃকরণ চেষ্টায় রুহৎ ঐশীক চেষ্টাও বোধ-গম্য হয়। 'হালয়াকাশে চিদাদিত্য নিরস্তর উদিত আছেন,' এবং "হালয়কমল মধ্যে দীপৰৎ বেদসার আস্মাকে জান',—ইত্যাদি শ্রুতি প্রমাণে এই আস্মাকেই সাক্ষাৎ প্রতক্ষে করিবার নিমিত্ত 'অয়ং' শব্দ প্রয়োগ হইরাছে জানিবে। হে হংসি! ত্রিশক্তি সম্পন্ন এই আত্মা সমস্ত প্রাণীমাত্রের অন্তর্যামী স্বরূপ এক, একারণ শঙ্করভাষ্যে 'অয়ং' শব্দ বিশেষণে স্বপ্রকাশকত্ব গ্রহণ করা হইয়াছে। এতাবতা অয়ং শব্দে প্রত্যক্ষ 'এই' বলিয়া আত্মাকে জীবে বা (জগতে) বিরাটে লক্ষ্য করিয়াছেন।

অয়ং শব্দের অর্থ করিয়া, তাহাতেই তটস্থ লক্ষণা দারা জগছৎপত্তি স্থিতি লয় প্রমাণ প্রাপ্ত হইয়া, বিক্ষেপ স্বরূপ ব্যাখ্যানের সহিত চৈত্ত স্বরূপ নিরূপণ করি-তেছেন যথা,---

"জগদাঙ্কুরকন্দায় সচ্চিদানন্দমূর্ত্তয়ে। "তন্মাদেতস্মাদাত্মন আকাশঃ সম্ভূতঃ।

''উৰ্দ্ধমূলোহবাক্শাথ এষোহখুখঃ সনাতনীয

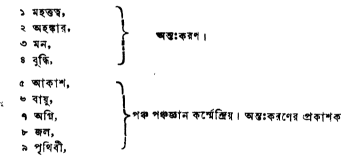
''তদেব শুক্রং তদ্বক্ষ তদেবায়তযুচ্যতে ॥

"তল্মিল্লোকাশ্রিতাঃ সর্বের তন্ত্রনাত্মেতি কশ্চন।

''এঁতদ্বৈত্ত্''॥

অর্থাৎ জগদাস্থ্র কন্দ সচিদোনন্দ গুরুমূর্ত্তিকে নমস্কার, শ্রুতিমতে বাঁহা হইতে আকাশ প্রকাশ হইরাছে। কার্য্য দৃষ্টে কর্তার অনুমান জ্ঞানকে তটস্থ লক্ষণা বলে, একাবণ দেই বা এই আয়া হইতে আকাশ হইরাছে বলাতে আকাশদৃত্তে কর্ত্তার অনুমান বিদ্ধ হইল। এতৎ শ্রতিমতে তিনি আছেন তাহা অনুমান বিদ্ধু ৰটে. কিন্তু তিনি কিন্তুপ তাহ। নির্ণয় হয় নাই। অতএব অন্তশ্রুত দৃষ্টে সেই কার্য্যের লক্ষণ পরিদর্শন করিয়া ফর্ত্তার স্বরূপ নিরূপণ করিতেছেন। এই অনাদি সংসার त्रत्कत नाम अर्थभ, त्कनना देश श्रीतिकरण अञ्चर्थाजात विकार्यमान इत । किन्न ইহার মূল উর্দ্ধে বলাতে সর্বোপরি যে বিষ্ণুর পরম পদ তথায় বুঝিতে হইবেক, যুখা হুটতে ওঁকারমূল অঙ্করিত হুইয়া দেব তির্যাগাদি নানা যোনি ও অবস্থারূপ অধে।-গামী শাথা সকলের সহিত অনম্ভকাল হইতে বর্তমান রহিরাছে। প্রতিক্ষণে পরি-ণামী হইয়াও চিরস্থায়ী, এমন বুক্লের মূল অবগ্র শুদ্ধবীক হইতে পবিত্র কেত্রে আছু-রিত হইবাছে সন্দেহ নাই। অতএব মূলপ্রক্তি চিচ্ছক্তি সেই পবিত্র ক্ষেত্র, যাহাতে শুদ্দমত আত্মবীজ্জাত বৃক্ষে অমৃত ফল উৎপন্ন হইতেছে। তিনিই অক্ষর ব্রহ্মবেদ, তিনিই অমৃত স্বরূপ। দেই অমৃত (কর্মফল) আস্বাদনার্থ সকল লোক ইহার আশ্রিত, তদতিরিক্ত **আত্মা আর কে আছে ই**হাই সত্য। এই কর্মকলামৃত রসা-বাননকারী আত্মাই স্বভাব নামে জীব পদবাচ্য হয়েন। ভ্রাদি লোক সকল দেই বীজান্থুর আশ্রর করত: বর্ত্তমান আছে। উর্দ্ধ শব্দের উকার তৈজদ, প্রণবের **বিতীর মাত্রা, গায়ত্রী বিতীর পাদ, মৃত্তিকা হইতে ঘটের ক্রার ত্রন্মের কার্য্য স্বরূপ** হয়েন। অতএব কার্য্যকারণ কর্ত্তারূপে ব্রহ্ম প্রপঞ্চের উর্চ্চে নিয়ে ও মধ্যে নিত্য ওদ্ধ বৃদ্ধ মুক্ত স্বভাবে অবস্থিত আছেন ইহা ভাষাকারগণ কহিয়াছেন।

অপিচ। ত্রন্ধ চৈতন্তের জ্ঞানাদি শক্তি জিগুণে নবধা হইরাছেন। এই নবরসাক্ত অখখদলে কে না আসক্ত হর ?। সর্বজ্ঞতা, তৃত্তি, জ্ঞাদি বোধ, স্বাতর্ত্তা,
নিত্য অনুপ্তম্ব, অনন্তশক্তি (পরাক্রম) ইচ্ছা, ক্রিয়া ও জ্ঞান এই নবশক্তি সম্পন্ন
মহেশ্বরই জগরীজ স্বরূপ, তাঁহা হইতে কাল কর্ম স্বভাব অভ্নরত্ত্রর প্রকাশ হইরাছে
এ প্রকারেও বেদে কথিত হইরাছে। এই অভ্নরত্ত্র হইতে মূল প্রকৃতি উন্নিতা
হইরা জিকাগুরুক্ষরণে পরিণতা ইমেন। সেই বুক্ষের মূল, মূলপ্রকৃতি মান্না, তাঁহারি
তিন শুণে তিনটা অভ্নর স্বরূপ জিদেব, কিন্তু বীজ এক মহেশ্বর (ক্রম) বিনি
শুদ্ধ এবং অমৃত। সেই রসে অভিবিক্তা জিগুণা চিছ্কিক অভ্নরত্ত্র হইতে নবশাথা বিস্তার করিয়া বিশাল বৃক্ষাকার এবং ফল জ্ব্ব অমানক ভোকা জীবের
আধার হইরাছেন। এই সকল জীব সতত তাঁহাতেই বাদ করে, কেবল ইচ্ছামতে
কথন এ শাথায় কথন ও শাথায় বিহার করে মাজ। সেই নব শাথা যথা,—



পঞ্চ কর্ম্মেক্রিয়কে উপশাখা, পঞ্চ তন্মাত্রকে বিষয়, ষউড়খর্যারস, শুক্লাদি রূপ, অপ্তজাদি ফল এবং শাখার সহিত ঋগাদি চারি বেদকে পত্র স্বরূপ ব্যাখ্যা করিয়াছেন।

এই শব্দ ব্রহ্মের ক্লপ, ইহাঁতেই চতুর্দশ বিদ্যার স্থান। চারি উপবেদ অস্টাদশ পুরাণ, ভারত রামারণ, বাদ্য, কাব্য, নাটক, অলঙ্কার, সাহিত্য, পিঙ্গল, জ্যোতিষ, বৈদ্য, দর্শন, মন্ত্রশান্ত ইত্যাদি অস্থমানাকার নানা শাস্ত্রক্রপ শাথা পত্র বিশিষ্ট এই বৃক্ষের নব প্রকার ভক্তিরূপ পূষ্পও হয়। শ্রবণ, কীর্ত্তন, শ্বরণ, চরণ সেবন, আর্চন, বন্দন, দাশ্ম, সথ্য আর আত্ম নিবেদন। চারি ফলের স্থাদ স্বরূপ ধর্মার্থ কাম মোক্ষ চারিটী গুণও আছে। হে হংসি! এই বিশাল বিশ্ব বৃক্ষের বিস্তার বর্ণনা অনেক, কিঞ্চিৎমাত্র উল্লেখ করিলাম। ইহার মূল অনস্তশক্তি মহেশ্বর, যিনি বীক্ষম্বভাবে জ্যোতির্মন। যথা গীতা,—

# "দর্ববোনিষু কোন্তেয় মূর্ত্তয়ং দন্তবন্তি যা:। তাদাং ত্রন্ধ মহদ্যোনিরহং বীজপ্রদঃ পিতা"॥

चर्था< मकन घटिट र मूर्खि (नथ, टर चर्ड्यून! मात्राहे जारांत्र जननी, **प**वः বীজ প্রদাতা পিতা আমি বাহুদেব হই।—'বীজরূপে অব্যন্তালা নানা রূপে অবতার গ্রহণ করেন' ইত্যাদি ব্যাসবচন প্রমাণে আনন্দময় ব্রহ্মই জগদীজ, জীবেশব রূপে বিস্তৃত হয়েন। স্থানন্দ মূল, গুণ পল্লব, তত্ত্বশাথা, বেদাস্বপূপ মোকরসপূর্ণ স্থপক ফলময় তুঙ্গ তক হরিকে পরিত্যাগ পূর্ব্বক হে মানন বিহুগ ! সংসার রূপ শুদ্ধ অখণ বুক্ষে কেন আদক্ত আছ় !—ইত্যাদি শ্বতি প্রমাণে এই উদ্ধান অধোশাথা, কালকর্দ্ম সভাবাথ্য প্রকৃতির ক্ষোভে প্রেপঞ্চ উৎপত্তি এ প্রকার নিশ্চর হইয়াছে। কাল এখানে উপাদান স্বরূপ, যত্র কাল তত্ত্বর্কা, যত্র কর্ম তত্ত্ব স্বভাব ইত্যাকার সাহচর্য্য সম্বন্ধে মায়ার স্বন্ধপ স্বানিতে হইবেক। মায়া ছায়া, প্রাপ্য, দৃশ্রা, 'ম্পর্শা'। দেই ছায়া-পুরুষ চৈতক্তবোগে বৈকারিকী হয়েন। নির্গুণ ব্রন্ধ-চৈততে গুণমন্ত্রী কালকর্ম অভাবাকারা মারা সচৈত্তা হইয়া সমবার রূপে বুক্ষাকারে পরিণাম প্রাপ্ত হয়েন। অনাদি প্রকৃতি পুরুষের মধ্যে এই ভেদ বে প্রকৃতি গুণ বিকারে অন্তঃশীলা, ক্ষােদরযুক্তা আর নিগুণ পুক্ষ অপরিণামী নিতা নির্বিকার সাক্ষীমাত্র। আত্মা প্রকৃতি সঙ্গে প্রত্যক্ষ হইয়া আবার অপ্রত্যক্ষও হয়েন, কিন্তু সে তাঁহার স্বীয় স্বভাব নয়, উহা মায়ার স্বভাব। প্রকৃতির পরিণাম কালে, দেহ বা রূপ পরিবর্ত্তন কালে আত্মার যে পরিণাম দুখ হয়, তাহাই প্রকৃতির অবস্থা। মায়া পুরুষযোগে সচৈতক্তা কিন্তু স্বভাবে অচৈতক্তা হয়েন। আত্মা তৎকাৰে, त्महे मः राग ७ विरम्ना कारन, अन्य मन्तर्वर, व्यवसं व्यव श्वकामिक स्रम । यनि প্রকৃতি স্বীয় রূপ পরিবর্ত্তন কালে আপন স্থূলাংশে সচেতনা থাকেন, তবে আবার নবীন দেহে কুমার কুমারীভাবে জন্মরূপ জাগ্রতাবস্থার দৃখ্যা হয়েন, যদি স্ক্লাংশে সচেতনা থাকেন তবে স্বপ্লাবস্থায় অদুখা ও পিতৃলোক বা দেবলোকগতা হয়েন, আর যদি কারণাংশে সচেতনা থাকেন, তবে সুষ্প্তি অবস্থায় বৈকুণ্ঠ বা কৈলাখ বা সত্যলোকে ব্ৰহ্মাদি তহুতে অবস্থিতা অৰ্থাৎ চিদ্ধণে একীভূতা হুইয়া বিশ্ৰাম করেন। এতাবতা প্রকৃতি পভিপ্রাণা সতীর স্থার সর্বাদা পতি সঙ্গেই থাকেন, মুতেও তাঁহাকে পরিত্যাপ করেন না যাহা পুরণাদিতে প্রতিপন্ন করিয়াছেন ভাছাও সভা। এই জীবেশন ব্লাচৈত্ত ঐ অবস্থাত্তয়ে, প্রকৃতিপরিণামে দাক্ষী-कर्त्य हर्ज्य थारकन, এकातन छाहात अतिनाम नारे। आचा मना अअतिनामी,

বেমন চন্দ্র, সুর্য্যা; সুর্য্যা, প্রতিদিন উদয় হইয়া প্রত্যক্ষ হয়েন, চন্দ্র সেরপ হয়েন না চক্রমণ্ডলকেই প্রকৃতিমণ্ডল ও স্থ্যমণ্ডলকে পুরুষমণ্ডল জানিবে। চক্রমণ্ডলের বে অংশ সূর্যা সমূরী হয় সেই অংশেই জ্ঞান বিদ্যা প্রকাশ ও অমৃত দুখ্য হয়, আর যে অংশ ক্র্যা বিম্থী সেই অন্ধকারাংশই জড়া অবিদ্যা ও অচেতনা স্পর্ণা নামে অর্দ্ধমাত্রা মূল প্রকৃতি কৃষ্ণা অব্যাকৃত অন্তর্মণে দৃষ্ঠা হরেন। চৈতন্ত বন্ধ আদি-ত্যাত্মা সহ সংযোগে মারা (ভোগ্যা) সচৈত্তা হইরা স্প্রির মূল 'কারণ' হরেন। অতএব মায়ার উৰ্দ্ধভাগ ব্ৰহ্ম সমূধে প্ৰতিপদাদি কলায় ক্ৰমশঃ প্ৰকাশ প্ৰাপ্তা পূর্ণা হইয়া পরাবিদ্যা নামে স্বর্গাদি লোকে অমৃতবর্ষণ করেন, একারণ স্থরগণ অমৃতপানে অমর বলিয়া গণ্য হয়েন। আর অধোভাগে যেথানে অন্ধকার, সেই ভাগকে अপরা বিদ্যা, জীবব্যামোহিনী কর্ম রূপিনী মোহাস্ববর্ষিণী সর্জ্বসংহারিণী মৃত্য বলিয়া শাস্ত্র বর্ণনা করেন। উকার উর্দ্ধভাগ, মকার অধোভাগ, কিন্তু প্রমান্তা ঈশ্বর রূপে (প্রণবাকারে ) সেই মকারকে উর্দ্ধে ধারণ করাতে এই অন্দেষ সংসারের মূল উর্দ্ধেই হইয়াছে, সংসার কার্য্যে স্থনিপুণা সেই বোড়শী স্বগুণে পতির অত্যন্ত প্রেয়নী প্রবৃত্তি রূপিনী সোভাগ্যবতী হয়েন। হৈত সংসারের মূল স্বরূপ। এই কালশক্তি মকারকেই স্পর্ণাবসান মূল প্রকৃতি বলা যায়। ব্রহ্ম চৈতন্ত সন্তায় তিনি এই লোক ও লোকপাল সম্বলিত অথও মণ্ডল পরিপূর্ণ করিয়া আনন্দিতা আছেন। তিনি অমাবস্থাতেও পতিপরে থাকেন একারণ বিন্দুরূপে নিত্যা। ক্রোদ্য ধর্মে ম এবং ং রূপে দৃষ্ঠা ও অদৃষ্ঠা উভয় হয়েন। প্রমাত্মা পুরুষ যদিচ ক্ষোদ্য রহিত তথাপি প্রকৃতি প্রবেশে মেঘাচ্ছর দিবস রূপ হয়েন। তাহাতেই 'অবস্থাত্রয়ে দেব তির্য্যগ্নরাকারে ত্রিলোকে প্রত্যক্ষ হয়েন এবং আছেন। এতাবতা পরিণামী মূল প্রকৃতি হইতে যাহা প্রকাশ হইতেছে, মাতৃগর্ভ হইতে যাহা ভূপুষ্ঠে আদিতেছে, সংসার বুকে যে ফল সকল ফলিতেছে, তাহা সুলাংশে পরিণামী 'অসৎ' এবং স্ক্রাংশে অপরিণামী 'সৎ' শব্দ বাচ্য হয়। কাণ্ডত্রয়ে বেদ বিভক্ত, কারণ তহুপদিষ্ট 'কর্ম্ম উপাসনা জ্ঞান' সদা নিত্যফল প্রদান করে তাহা সকলেই খীকার করেন। কর্ম অনাদি ও নিত্য বিনা ভোগে কর্মফল ক্ষয় হয় না। উপাদনার অবশ্রন্তাবী ফলেও স্বর্গাদি বাদ ও দেবত প্রাপ্তিরূপ অমোদ ফল উক্ত হইরাছে এবং জ্ঞানের মুক্তিদায়িনী শক্তিও অলজ্যোর। স্নতরাং অসৎ জ্ঞা ष्पकर्षाणा ष्वितिमा, विना, कला, काष्ट्री, एकक्ष्मा हेजानि नाना नामा वानी চৈতক্ত আত্মপুরুষ সংযোগে ঈশ্বরত্ব জীবত্ব প্রভৃতি শব্দের বোধক হয়েন ইহাই সত্য হে হংসিকে ?--

যথা ভাগবতে,---

"অনুর্হৎ কুশঃ স্থূলং যো যো ভাবঃ প্রসিদ্ধতি। সর্বতোভয়সংযুক্তং প্রকৃত্যা পুরুষেণ চ''॥

"তম্মাৎ সাত্ম শব্দো জগঘীজবাচী সত্যমু। অতৎ সতত্য-গমনে। এতন্মাদ্বাতোঃ সততং অততি। তৎ সৰ্বান্মস্তাতঃ পরমাত্রা প্রথমাঙ্কারঃ কালকর্মা দ্বিতীয়াঙ্কারঃ স্বভাবনাম জীবাত্মেতি তৃতীয়াঙ্কুরঃ। অতএব চতুর্দ্ধা প্রতিপাদ্যতে। বাস্থদেবো বীজরূপঃ শঙ্কর্ষণঃ কালরূপঃ প্রত্যুদ্ধঃ কর্ম্মরূপঃ অনিরুদ্ধো স্বভাবরূপ জীবঃ। চতুর্দ্ধা ব্রহ্মস্বরূপং মায়া পঞ্চবিংশতি তত্ত্বাত্মিকা ত্বয়া সহৈক্যং প্রাপ্য সংসারবৃক্ষা-কারেণ পরিণমতি। তত্র প্রথমপরিণামো নিরুপ্যতে। স আদি নারায়ণঃ বৈকুণ্ঠাধীশঃ। স একাকী ন রমতে। ইচ্ছাশক্তিপ্রভাবেন সূ এবাত্মা উকার পরমেশ্বরঃ। স দ্বিধা ভবতি, পতিশ্চ পত্নীশ্চেতি, এক এবানন্দপুরুষ-যোষিশ্মিথুনং সৎ দ্বিধা ভবতি। শিবশক্ত্যাত্মকো ভবতি। শ্রীশ্চ তে লক্ষ্মীশ্চ পত্ন্যাহহোরাত্তে পার্ষে নক্ষত্রানি রূপ-মস্মিনোব্যান্তমিতি শ্রুতেঃ। অতএব লক্ষ্মীনারায়ণাত্মকং বিশ্বস্থিত্যুপলক্ষণং ব্রহ্মানন্দং শ্রুতিভিক্নচ্যতে । পুরুষোত্তম নাম চতুর্দশলোকনিবাসিনঃ সর্ব্বে চতুত্বজা ভবন্তি, তেষাং স্ত্রিয়ঃ দ্বিতীয়ার্দ্ধঃ সর্ববা লক্ষ্মী সাদুশ্যো ভবস্তি। বিদ্যা সমস্তান্তব দেবি ভেদাঃ স্ত্রিয়ঃ সমস্তাঃ সকলা জগৎস্থ, স্বয়ৈকয়া পূরিতমন্বয়ৈতৎ কাতে স্তুতিঃ স্তব্য-পরাপরোক্তিঃ''। ইতি সপ্তশন্ত্যক্তেস্তমাত্তস্থ রক্ষস্ত প্রথমবিটপো বৈকুঠেত্যাদি''—

| ২ শিৰলোক,    |
|--------------|
| र । भवद्यायः |

क्नर्लाक,

ச **காள்**க.

৩ সত্যলোক.

৬ মহলোক.

৯ নক্ষত্ৰণোক

৪ তপোলোক,

৭ দেবলোক,

১০ চক্রলোক,

| >> | সূ হ্যালোক, | . 58 | यभागिक, | 1 >9 | বায়ুলোক,    |
|----|-------------|------|---------|------|--------------|
| ۶٤ | हेक्टलांक,  | >a   |         |      | কুবেরলোক,    |
| 20 |             | 1    |         | ,    | केश्वाचरला क |

जननञ्ज (मक्तमक्त्री लाकरक वर्गालाक वर्गा गात्र। जननञ्जत जुनार्लाक, अञ्च-রীক্ষলোক এবং যেধানে স্থ্যপ্রকাশের অবকাশ আছে তাহাকে স্বর্লোকও বলা যায়। তরিয়ে অতলাদি সপ্ত পাতাল শেষনাগ পর্য্যন্ত নানাপ্রকার দেব মহুষ্য তির্যাগাদি দমন্ত বিশ্ব আত্ম সন্তামাত্রে উল্লাদ প্রাপ্ত ইইতেছে। 'অতং' শব্দে গম-নকে বুঝায়, শ্রুতি বলেন ইহাঁরি সন্তায় বায়ু গমনশীল প্রাণ হয়েন, গতি বিশিষ্ট চৈতত্ত পদার্থ ই আত্মবাচী। এতাবতা পরমাত্মাই প্রথমান্তুর, কালকর্ম দ্বিতীয়ান্তুর, সভাবে জীবাত্মা তৃতীয়াঙ্কুর হয়েন । বীজ পরমাত্মা (কৃটস্থ) নায়ারঢ় হইলে কর্ত্তা ভোক্তারূপে বিস্তার প্রাপ্ত রথির স্থায় স্বয়ং অচল হইয়াও গমনাগমনকারী বলিয়া আপনাকে মাক্ত করেন। কুটস্থ, মূলপ্রকৃতিস্থ বন্ধ স্বভাবরূপ, মানা কর্মরূপিণী, উৎপত্তি স্থিতি লয়াত্মক স্বয়ং কাল তৈজন জীবরূপে পরিণামী হয়েন \* : একারণ শাল্তে বাস্থদেবাদি চারি পাদ ব্রহ্ম নিরূপণ করিয়াছেন। বাস্থদেব বীজ, শঙ্কর্ষণ কাল, প্রায় কর্ম, অনিক্রম সভাব; কর্ম ও সভাব জীবের অনুগামী হয়েন। ইহার প্রথম পরিণাম বৈকুঠনাথ বিষ্ণু। বৈকুঠই প্রথম বীটপ যাহাকে লক্ষ্মীনারায়ণ নিবাস বলা যায়। শিবশক্তি নিবাস কৈলাসকে দ্বিতীয় বিটপ। ব্ৰহ্মা গায়ত্ৰী নিবাস সত্যলোক তৃতীয় বিটপ হয়, সকল বিদ্যাও সকল স্ত্রীমাত্র সেই এক মূলপ্রকৃতিতে অভেদ। তাহার পর তপ, জন, মহ, দেব, ভূ, নক্ষত্র, চক্র, হর্য্য, ইক্র, অগ্নি, যম, নৈঋতি, বরুণ, বায়ু, কুবের, ঈশাণনামক লোক, এবং অন্তরীক্ষ ও স্বর্লোক নামক দ্বাবিংশতি বিটপ নিমে সপ্ত পাতাল বিবর মধ্যে শেষনাগ পর্যান্ত দেব মহুষ্য তির্ঘা-গাদি পূর্ণ বিশ্ব সেই আত্মবীঞ্জ সন্তাতে সমূলে উল্লাসিত হইতেছে। যাজ্ঞবন্ধা বলিয়াছেন, যে 'পুত্র কামনায় পুত্রপ্রিয় নয়, কিন্তু আত্ম কামনায় পুত্র প্রিয় হয় ইত্যাদি,'—অতএব আত্মাই প্রিয়তর বস্তু তাহাতে সন্দেহ নাই। 'সর্বং বিষ্ণুমরং জগং' সর্বাং খৰিদং ব্রহ্ম ইত্যাদি শ্রুতি সম্বাদ আছে, অতএব পরিণামী উপাধি পরিত্যাগে সকল বিষয়ে সর্বত্তে কেবল আত্মাই প্রাপ্তব্য এমত বিচারে অয়ং শব্দার্থে এই প্রত্যক্ষ পরিপূর্ণ আত্মাই বিশ্ববীজ, বিশ্বাকার বা বিশ্ব, তাহাতে কোন সন্দেহ নাই। আত্মাই জগৎ, কেন না পরাপর শব্দে শ্রুতিতে পূর্ণব্রহ্ম প্রতিপাদন করেন। যিনি ইহলোকে ও পরলোকে, পরোকে অপরোকে অথও ও নিতা বর্ত্তমান তিনিই ব্যাপক, অন্তএব 'বৃহৎ' গুণে বন্ধ। এই আত্মাকে 'অনু বৃহৎ রুশ স্থুল বলিয়া' যে

দেহ ও প্রকৃতিবিশিষ্ট অধ্যাতা সভাব ( কর্মাধ্যক কাল ) জীব হয়েন ।

বেদে নিরূপণ করেন, তাহা গৌণ, মুখ্য ব্যাপক 'এক এব'। ব্রহ্মশব্দ ও গৌণ, কারণ তাহাতে বছভাব প্রাপ্ত হওয়া যায়, অভএব প্রাকৃতি-পুরুষ-মিখুন নপুংসক লিক্সে ব্রহ্মশব্দের বৃৎপত্তি, মুখ্য 'আস্থ-চৈত্ত স্থ' পুরুষপদ্বাচী হয়েন। হে হংদি! সেই ব্রহ্মশব্দে সর্কাছ্মপ্তাভ জ্ঞানময় চৈত্তভায়া আমিই হই। অয়ং শব্দের সহিত্ তাহারি অবয়। ওঁকারাকার সেই ভূরীয় সাক্ষী, ওঁকারাকার সেই ভূরীয় সভ্য এই পুরুষে বর্ত্তমান, যিনি আদিতো বিদ্যান। বে প্রজ্ঞানময় ব্রহ্ম অম্বরীক্ষে 'ত্ৎ-পদে' লক্ষিত, তিনিই পৃথিবীর সর্ক্তে প্রতিষ্ঠিত। 'স্থং ব্রহ্ম' এ শ্রুতি ও প্রসিদ্ধ।

শার্ক ঋষি-'উদরং ব্রহ্ম' অপরে 'হাদরং ব্রহ্ম' বলিরা সেই এক অক্ষর ব্রক্ষের উপাসনা করিয়াছেন। তাহাও সত্য। উদর শব্দে উদ্ধৃষ্টিত. শৃত্য, হাদর শব্দে স্থা, ব্যাপক ও ধ্যের। তর, তম, পরম ইত্যাদি স্মৃতিবাক্য প্রমাণে ব্রহ্ম স্থর্মণ অনির্কাচনীয়। উদৃশ তাদৃশ, তাবৎ এতাবৎ, পরাপর, চরাচর, তাবৎ ব্যাপ্ত হয়েন, নচেৎ ইস্রিয় বিষয় দোষ ঘটে।

শীশক্ষর স্বামী 'অপরোকং চ' এবং 'বাঙ্মনোগোচরাতীত' বলিরা এক্ষের স্বরূপ নির্দেশ করিয়াছেন। এবং অথর্কবেদের কাগুত্রয়ে আত্মশন্ধ নির্ণয় পূর্ব্বক প্রণব পুরুষে এক্ষোপাসনার নিয়োগ দৃশ্য হয়। পরা পশুস্তী মধ্যমা বৈথরী বাণী শন্দময় অক্ষর পুরুষকেই আত্মা বলিয়া প্রকাশ করেন যথা.—

"ওঁ ইতি এতৎ অক্ষরং ইদং দর্বং প্রত্যক্ষ সমস্তপদার্থাবয়বলক্ষণং বিদ্ধি, তস্থ প্রকৃতস্থ পরাপরব্রহ্ম রূপস্থাক্ষরস্থ উপব্যাখ্যানং
ব্রহ্মসমীপতয়া বিস্পষ্টং প্রকথনং ব্রহ্ম প্রতিপত্ত্যুপায়য়াৎ ভূতং
অতীতং ভবৎ বর্ত্তমানং ভবিষ্যৎ, ভাবি ইতি কালত্রয়পরিচেছদ্যং
যৎ দর্ববং তৎ ওঁকারঃ স্বর্রপমেবন যৎ অন্যচ্চ ত্রিকালাতীতং
কালাপরিচেছদ্যং যৎ দর্ববং তৎ অপি ওঁকার এব''।

অর্থাৎ ওঁ এই অক্ষর ব্রহ্মে সকল প্রত্যক্ষ পদার্থের অবয়ব লক্ষণ দর্শন কর এবং জান। ত্রিকাল পরিচিছ্নে শরীরমাত্তের সৃষ্টি, স্থিতি, প্রালম, জন্ম, বৃদ্ধি, ক্ষয়, নিমিত্তক গত, উপস্থিত, আগত যাবদীয় বিষয়, সকলি ওঁকারের স্বরূপ, ঐ অক্ষরত্রয় ভাবৎ ত্রিবর্গস্বরূপ, আর তদভিরিক্ত, কালত্রয়াতীত অবস্থাত্রয়াতীত সাক্ষীস্বরূপ যে চতুর্থ ত্রীয় আয়া যিনি মন বৃদ্ধি ও ইক্রিয়ের দারা মনন বিবেচন ও গ্রহণাদি সম্পাদন করেন, তিনিও ওঁকারের স্বরূপ হয়েন। ইদানীং মহাবাক্য দারা এই আত্মার নির্ণয় করিতেছেন। যথা,—

#### অরমাত্রা ব্রহ্ম।

'অয়ং' বিশেষণ দার। প্রত্যক্ষ বলিয়া নির্দেশ করিতেছেন। 'এই আত্মা ওঁ কারাভিধেয়, পর অপর, ইছ পরলোকে সর্কত্রে অবস্থিত, সর্কত্রেই ক্রষ্টা, মন্তা, সাক্ষী। কার্যাপণবং চতুস্পাদপূর্ণ,—জাগ্রদাদি অবস্থা চতুইয়েয় সাক্ষী পূর্ণ হয়েন। 'জ্ঞানগম্য প্রাতন'—এ শ্রুতিবাক্যে স্থ্য ক্ষের কারণ এই শরীয়ত্রয় প্রত্যেকে যে প্র্তাআত্মা নহেন, একদেশ বা অঙ্গ মাত্র, এতদভিপ্রায়ে কহিতেছেন যে পঞ্চতা অক স্থল বিরাট শরীয়াভিমানী ব্রহ্মা রকোগুলী দেবতা, জাগ্রতাবস্থায় কেবল স্থল ভোগ এবং বৈধরী বানীয় উপাসনা করেন, একারণ স্থলভূক্ বৈশানয় 'অগ্নি' ঋথে দোক্ত প্রথমপাদ, অঅং বীজাকারে তিনিই 'তৎসবিত্র্বরেণ্যং' মন্ত্রাত্মক গায়ত্রীয় একাংশ হয়েন।

প্রাণাদি দশ ইন্দ্রিয় বৃত্তি, তন্মাত্র, অস্তঃকরণ, দিক্পাল দেবতা, এবং কালকর্ম সভাব একত্রিত যে স্ক্রে লিঙ্গ শরীরী হিরণ্যগর্ভ তৈজস পুরুষ, তিনিই স্বপ্লাবস্থার স্ক্র্য ভোক্তা বিতীয়পাদ সত্বগুণী বিষ্ণুনামে কেবল কণ্ঠস্থা মধ্যমাবাণীর উপাদক উংকার 'ভর্গদেবস্তু ধীমহি' গায়ত্রী দিতীয়াংশ হয়েন।

তদ্বৎ, স্থলস্ক্ষ অবস্থারয়ের কারণ স্বরূপ 'সদসং' ভেদরহিত প্রজ্ঞান ঘন আনন্দ-ভুক্ চেত্তমুথ স্থ্রপ্তি অবস্থার স্থদরে পশুন্তী বাণীর উপাসক মংকারের স্বরূপ ধে তমোগুণী রুজ দেবতা, তিনি 'ধীয়োঘোন প্রচোদরাৎ' গায়ত্তী তৃতীরাংশ, প্রেব্য়িতা কালরূপ হয়েন।

এই অবস্থাত্রয়ে ও শরীরত্রয়ে যে রূপত্রয় প্রাপ্ত হুইলে হে হংসি! তরিয়ামক চতুর্থ তুরীয় অবস্থার ব্যাথ্যাও শ্রবণ কর, কারণ তিনি 'শ্রোতব্য' হয়েন।

"তত্র ব্রহ্মম্বরূপং কেবলং চৈত্রসমাত্রং, সর্ব্বোপাধিরহিতং সাক্ষীমাত্রং ভবতি। যথা সূর্য্যপ্রকাশঃ, তৎ সতামাত্রেন লোকানাং চেন্টা প্রবর্ততে"।

তুরীয়াবস্থায় এক কেবল চৈতন্তমাত্র দর্ম উপাধি রহিত সাক্ষীমাত্র স্থ্য প্রকাশবং\* লোক চেষ্টার (ইন্দ্রিয়বৃত্তির†) প্রবর্ত্তক হয়েন। এই অবস্থায় মহাকারণ শরীরী পরমান্তার পূর্ণ প্রজ্ঞাতিমান, জ্ঞানাসক্তি, মৃর্দ্ধিন্ত পূর্ণানন্দ ভোগ, পরাবাণী, ওঁকার বীজ, শুদ্ধসন্থ উনাত্রকা উজ্জ্ঞলা কলা পূর্ণমাসী, সাযুজ্যমৃক্তি, মৃলপ্রকৃতি অঙ্গ, দর্মসাক্ষী পরমান্ত্রাই দেবতা, মহং অভিমানী, মায়াদেবী, চিচ্ছক্তি নিজ্ঞাম, 'পরো-

স্ব্যপ্রকাশবৎ—নির্দেপ, স্বতন্ত্র।

<sup>🕂</sup> देखिषद्खित—श्रक्तित, जड़ा खितिगाति।

রঙ্গদে শাক্ষং' 'এই চতুর্থপাদ গায়ত্রীর উপাদনান্ধ স্বয়ং দিদ্ধ হরেন। অতএব তিনি 'দ বিজ্ঞেন' জানিবার যোগ্য ইত্যাদি শ্রুতি উপদেশ করেন।

পুর্ব্বোক্ত পাদব্রে অবিদ্যাক্ত অপরমার্থক্সপ বর্গন করিয়া একণে নিষেধ মুথে পরামর্শ প্রদান করিতেছেন যে, 'ন অন্তঃ প্রক্রং' অর্থাৎ স্বপ্নাভিমানী তৈজ্ঞস, কেবল তিনি নহেন। ন 'বহিপ্রক্রং' অর্থাৎ জাগ্রতাভিমানী যে বিশ্ব, কেবল তিনি নহেন। ন 'প্রজ্ঞানঘনং' অর্থাৎ সুস্থার অভিমানী যে প্রাক্ত ঈশ্বর, কেবল তিনিও নহেন। ন প্রক্রং অর্থাৎ প্রজ্ঞা (বৃদ্ধি ) শব্দে যে মায়া কেবল তিনিও নহেন। কিন্তু, এক (তৎসমষ্টি) আত্মপ্রত্যায় প্রমাণে প্রাপ্য অবৈত শিব স্বতক্তৈত্য হয়েন। যেমন বীক্র মুখ্যে মূল তেমনি কলা, শাখা, পল্লব পুলো-ফল, ফলে পুনঃ বীক্ষ। বৃক্ষাদি কলের ক্রম পরিণাম মায়ীক, অবশিষ্ট যে বীক্ষ আদিতে সেই বীক্ষ অন্তেও তাদুশ থাকাতে বীক্র সং, অনাদি নিত্য অক্ষয় হইল।

সেই বা এই আত্মপ্রতায়ভ্ত প্রতাক-হৈতত সনাতন পুরুষ অসুষ্ঠমাত, নিধ্ম জ্যোতির স্থায় বর্ত্তমান হয়েন, যিনি ভ্ত ও ভাবী কালের ঈশাব, যিনি অদ্য কল্য ও পরশ্ব নামক কালত্রয়ের সাক্ষীরূপে প্রকাশমান। কোণায় সেই পুরুষ ?—
ত্মাম নিরপনার্থ কহিতেছেন,—

"অঙ্গুষ্ঠমাত্রং পুরুষো জ্যোতিরি বা ধূমকঃ ঈশানোভূতভব্যস্থ সত্রবাদ্য সউশ্বঃ। এতদ্বৈতৎ"॥

অর্থাৎ হাদর পুগুরীকে সুষ্মান্তরে স্কাতিস্কাতর ছিদ্রমধ্যে অন্তঃকরণ উপাধি-বেঞ্চিত বংশপর্কা মধ্যবর্তী 'স্বরবং' ধ্বনিরন্তার, শুদ্ধ ও নির্মান জ্যাতির্ম্ম, মোগীগণের ধ্যানগম্য যে চৈতন্ত, তিনিই অন্যতনাত্মা স্বরূপ 'বর্ত্তমান'। গত ও আগত কালের দ্রষ্টা অদ্বিতীর এক হয়েন। বর্ত্তমান স্বরূপে তিনিই ভূত ও ভাবীর সাক্ষী হয়েন। বর্ত্তমানে ভূত কাল বেমন বর্ত্তমান ছিল ভাবী ও সেইরূপে বর্ত্তমান হইরা পরে ভূত হয়;—একারণ বর্ত্তমান অধ্যাত্মরূপে ক্টের স্তায় অপরিণামী সদাবর্ত্তমান থাকেন বলিয়া তিনিই সনাতন আত্মা 'ব্রহ্ম চৈতন্ত'সন্দেহ নাই। স্প্রব্যক্তিই উপিত হয় ইত্যাদি স্তায়ে ত্রিকাল অবচ্চেদে একাঝাই প্রেসিদ।

"অরাইব রথনাতো সংহতা যত্র নাড্যঃ সএষোহস্তশ্চরতে বহুণা জায়মানঃ। ওঁমিত্যেবং ধ্যায়ধ আস্থানং স্বস্তিবঃ পারায় তমসঃ পরস্তাৎ ইতি শ্রুতঃ॥ অর্থাৎ হে হংদি! রখনাতি স্কংলগ্ধ অবা, চক্রদণ্ডের স্থায় শরীরস্থ নাড়ীজাল মধ্যে যিনি বিচরণ পূর্বক বছরূপে প্রকাশ প্রাপ্ত হইতেছেন, ও কার ধ্যান দারা দেই পরমাত্মাকে সবিশেষরূপে অবধারণ করিরা এই দোর সংসারাদ্ধকার সাগর হইতে নিস্তার পাওয়া যায়। সেই এই 'অল্যতন' বর্ত্তমান স্ব্যপ্রকাশস্বরূপ পূরুষ জাগ্রতসাক্ষী, গতকলা স্বপ্রসাক্ষী, আগতকলা স্ব্তি সাক্ষী, এবং পরশ্ব তুরীয়, চতুর্থ ক্টসাক্ষী হয়েন ইহাও সত্য। তিনিই দেহীমাত্রের দেহে নাড়ী জালমধ্যে বহুপ্রকার হর্ব, ক্রোধ, শোক, মোহাদিরূপে প্রকটিত হইয়া অন্তঃকরণাকারে দৃশ্য। সেই এই আত্মাই ও কার ধ্যান দারা ধ্যেয় হয়েন। অবিদ্যাজনিত অন্ধকার নির্ত্তি হইয়া সংসার সাগরের পরোপার সত্য দ্বীপে গমনার্থ-স্বন্ধর্ম প্রাপ্ত্যর্থ অয়ং শক্ষার্থ নির্বন্ধ দারা 'সোহৎ হংসঃ' এই ত্রিমাত্রাভূত 'অহং' আমিই হই হে হংদিকে!

অ মাত্র, যাঁহার মাত্রা (পরিমাণ) নাই, তিনি কেবল অব্যবহার্য্য আত্মচিৎ যেমন 'হ'-মাত্রারহিত অকার। অতএব তিনি তুরীয় চতুর্থপাদ 'কুটে' \* পঞ্চমপাদ পূর্ণ শিবরূপ হয়েন। এই প্রকারে যিনি ওঁকার প্রতিপাদ্য ব্রহ্মকে জানেন তিনি দেই ব্রহ্মেতেই প্রবিষ্ট হইয়া ব্রহ্ম হয়েন, অর্থাৎ শরবৎ তন্ময় হয়েন, তন্ময় হয়েন!

হে হংসি! আমার যে বন্ধন ও মুক্তি সে কেবল তোমার (মায়ার) গুণ, স্বর্ধন ও ব্রুক্ত কে কৈবল তোমার (মায়ার) গুণ, স্বর্ধন রে কিছুই সম্ভব নয়। যেমন পদ্পত্রে জলস্পর্শ করিতে পারে না সেই রূপ আমাতে (আত্মবেতা শুদ্ধ পুরুষে) তোমার (মায়ার) বিকার পাপ পুণা, স্থুখ হুঃখ, হর্ষ শোক স্পর্শ করিতে পারে না, আমি আত্মগুদ্ধনারা পাপপুণা হর্ষবিষাদাকারা তোমার অন্তর বাহ্যে থাকিয়াও পৃথক আছি এবং গাকি। স্বর্ধন বাবনারাত্মিকা বৃদ্ধিরূপ। তুমি আর সচিদানন্দ বিগ্রহ হংস' আমি ইহা নিশ্চর কর হে প্রাণবল্লতে ! যথা শুক্সীতা,—

''একং ভাবং দ্বিভাবাক্তং দ্বিভাবমেকভাবকং। আত্ম ভিন্নং হি দ্বং মাত্রং আন্মাহং সর্ববিরূপিনং"॥

হে দেবি ! একভাবই দিভাবাক্ত এবং দিভাবই একভাবাপন হইনা থাকে। এই বাক্যের অভিপ্রায় মত ছই বস্তুই নিত্যভাব অর্থাৎ প্রাপ্য। কি সেই ছই বস্তু যাহা এক হইনা ছই থাকে, এবং ছই হইনা এক থাকে। তদর্থে কহিতেছেন যে (আত্মাও অনাত্মা) চিৎ ও জড়। চিদারা 'অহং' হইতে ভিন্ন যে 'জড়' নামরূপে অনেক, সে 'তুমি' অর্দ্ধমাত্রা হল্, আর আত্মস্বরূপ ''চেতন' সর্কই অহং পদে

<sup>\*</sup> কুট ;-আধার, মারা, এক।

স্বররূপ এক অভিন্ন 'অ' কার 'আমি' হই। তুমিঁ বছগুণে পঞ্চাশরণাকারে এক, এবং আমি অ কারাকারে এক হইয়াও তোমার অনেকরূপে অনেক দৃশু হই ও দেখি, কথন বিন্দু ও বিদর্গ মুক্ত কথন বা দীর্ঘ হই।

## উপসংহার ।

চতুর্বেদের সার যে মহাবাক্যচতুষ্টয় তাহার পৃথক পৃথক ব্যাধ্যা করিয়া এক্ষণে তাহার সমাস করিতেছেন। প্রজ্ঞানমানলং ব্রহ্ম, অহং ব্রহ্মান্মি, তত্ত্বমিন, অয়মায়াব্রহ্ম এই চতুর্ধ। বাণীর ভিন্ন ভিন্ন অর্থে এক অবৈতস্থরণে অনেকত্ব দোষ ঘটতে পারে। অতএব তাবত অঙ্গের ফ্যাবোগ্য সামপ্রস্যুপ্রক এক সমষ্টি অপরোক্ষজানে পূর্ণ চৈতন্ত মাত্রের নির্দেশ করাই সদগুরুর কার্য্য; তাহাই করিতেছেন। সমস্ত বেদের সারসংগ্রহ এই,—

''তৎ প্রজ্ঞানানন্দোহহং স্থং পদেনায়মাত্রা ব্রহ্মঃ"

অর্গাৎ 'দেই' প্রজানানন্দ (অহং জং) আমি তুমি পদসিদ্ধ 'এই' (প্রত্তাঞ্জ আস্থাইচতন্ত্রই) ব্রহঃ।

এই দিদ্ধান্তনতে কোন প্রকার আপত্তি হইতে পারে না। কি বেদান্তবাদী, কি পৌরাণিক কি তান্ত্রিক, কি ব্রাহ্ম, সকলেই এ দিদ্ধান্তে একবাক্য হইবেন। 'নেই আত্মাকে' এই বলিয়া 'আপনি তাই' বৃঝিলে আর বিরোধ থাকিবে না। সেই বলাতে পৌরাণিক ও ব্রাহ্ম, বাহে দৈতবাদী 'কর্ত্তা,' এই বলাতে আপনাতে (অন্তরে) অহৈত বেদান্তবাদী (সাক্ষী) 'অকর্ত্তা' হইতে পারিবেন। বাঁহাকে সেই বলিয়া আমি 'জীব' পদে দৈতভাব ধারণ করি ও উপাসক হই, তাঁহাকে 'এই' বলিয়া স্বহ্দয়ে 'আত্মপ্রতায়ভূত চিদহং' পদে আমিই আত্মা পরম ও জীব শব্দ হইতে অভিন্ন হইতে পারি, ইহাই বেদান্তমত; ইহাকেই 'অবৈত্ত মত' বলাবান। উপাসক, উপাত্যের ভাব প্রাপ্ত ইইলেই মগ্ন হয়, তথন আব 'তিনি' ভাব থাকে না। যাবৎ একভাবাপন্ন না হওয়া যায় তাবৎ বিরোধ থাকে। কিন্তু বখন তিনিই আমি নিশ্রম হয়, তথন সকল বিরোধ ভক্তন হইয়া আপনিই অবৈত্ত ভাব উপস্থিত হইয়া থাকে। আত্ম সাক্ষাৎকারে শান্তবিরোধ বৃক্তি বিরোধ ও লোকবিরোধ, কিছুই থাকে না। তথন সকলশাস্ত্র, সকল যুক্তি ও সকল ব্যবহার সেই 'আত্মবোধ-কৃটে' নির্দ্মিত বলিয়া প্রত্যক্ষ হইতে থাকে। আমি ভিন্ন কিছুই নাই, আমাতেই সকল বিরাজ-

মান উপলব্ধি হইতে থাকে। এই বলিলে আপনাতে, আত্মা বলিলে আপনাকে, এবং বন্ধ বলিলে সর্কত্তে সেই চৈডক্ত 'ভিনিই' লব্ধ হয়েন। যিনি শাস্তে ভিনি বলিয়া উক্ত হয়েন, 'এই' শব্দে ভিনিই 'আমি'। সেই সর্কব্যাপী নিত্য আরাধ্য আত্মচৈতক্ত যেমন এই ঘটে সেইরূপ ঘটাস্তরে, সমভাবে সর্কত্তে আছেন; এরূপ স্বরূপ বোধে বিরোধ কোথায়? অতএব সেই 'এই আত্মা' প্রজ্ঞানানন্দ ব্রহ্মস্বরূপ হয়েন। যাহা আমি।

অবৈতবাদীরা যাহাকে আত্মঘটে আরাধনা করেন, হৈতবাদীরা তাঁহাকে আত্ম ভিন্ন ঘটাস্তবে, ব্রহ্মাণ্ডঘটে বা থণ্ডবিগ্রহে আরাধনা করেন। কিন্তু 'তিনি জ্ঞানীর নিকটে এবং অজ্ঞানীর দ্রে' এপ্রকার উক্তি আছে। আত্মা হইতে নিকট বস্তু আর কিছুই নাই, স্বত্তরাং আত্মাই উপাস্ত দেবতা; তিনি পদবাচ্য ব্রহ্মই এই আত্মা। যিনি অস্তরন্থ 'আমি' যিনি নরনন্ধ 'আমি', তিনিই প্রবাধ স্বরূপ 'চিৎ'।

বাদ্যামতে ও বেদাস্তমতে এই ভেদ। বেদাস্তবাদীরা 'দেই প্রজ্ঞানানল স্বর্জ-পাত্মা আমি' বলিয়া তাঁহা হইতে অভিন্ন হরেন, আর ব্রাক্ষ্যধর্মিরা প্রোক্ষ, অরূপ, অন্তর্গামী, সর্বব্যাপী, মহান সেই 'তিনি' বলিয়া দ্বৈতভাবে আপনাকে তাঁছা হইতে ভিন্ন ভাবেন। অদৈতমতের সহিত পৌরাণিকের যে দম্পর্ক, ব্রাক্ষেরও দেই সম্পর্ক, তাহাতে কোন বৈলক্ষণ্য নাই। কিন্তু স্বামীজীর মতে সে বিরোধ ভাব নাই। তিনি 'দেই আমি এই আত্মচিং' বলিয়া সর্বত্তে আপনি আপনার উপাসক হইতে নির্দেশ করিয়া সকল বিরোধ ভঙ্গন করিতেছেন। তিনি কহি:তছেন আমি পদে বাঁহাকৈ নিকটে প্রাপ্ত হওয়া বায়, তুমি ও তিনি পদে তাঁহাকে 'দূরে লক্ষ্য হয় মাত্র, প্রাপ্ত হওয়া যায় না'। অতএব তুমি তিনি পদভেদ মায়াবিকার অজ্ঞান জন্ত হৈত-ভেদ করে, এক বস্তুকে ছুই বা অনেক বোধ করায়। পরস্তু আমি পদ তদ্বিপরীত। ইহাতে আত্মপ্রতাক জ্ঞানে 'দেই' নামরূপের তিরোধান ও 'এই দেই বা দেই এই' 'ভাবের উদয় হয়, যাছাকে' সমদর্শন বলে। যে আত্মচিং আমাতে সেই আত্মচিৎ তোমাতে ও তাহাতে ইত্যাকার 'আত্মবৎসর্কভুতেরু' ভাব হইলে আর মত ভেদ থাকে না। 'তুমি, তিনি, সেই' এই পদত্তরে যে ভিন্নতা তাহা আমিই করি, আমি না থাকিলে তাহা কে জানিত বা বলিত। অতএৰ 'এই' পদলকা অত্যন্ত সালিধ্য যে 'আমি' তাহাই মুখা, আমিই সকলের সাক্ষী আমিই সকলের অন্তর্যামী ও প্রকাশক হই! আমার সন্তায় 'তোমার' ও 'তাহার' প্রকাশ গ্রহণ হইতেছে, স্তরাং আমা ভিন্ন 'ভাহা' সম্ভব হয় না। এতাবতা 'এই' পদনিদ্ধ আত্মাই সকল পদে সমান ; তিনিই 'ইনি' নামে আরাধা ও উপান্ত ইহাতে সংশয় নাই। ইহাঁরি উপাসনায় মূল প্রকৃতি ত্রিগুণান্মিকা মান্না নিয়ত নিযুক্তা আছেন। ভূত, তন্মাত্র, हेक्किय, रावजा, श्रवि, इन्म, यज्ञ, वर्ग, राम्ह, अज्ञ, कानकर्ष श्रष्टावामि विधा विधा, বহুধা হইরা চাতুর্বিধ বাণীরূপে সেই মায়া 'এই সেই আত্মার' দেবা করিতেছেন। তাঁহা হইতে, দেই উপাশু দেব হইতে, তক্তের ভাবাত্বায়ী সদস্ৎ পদভেদে স্কৰ্থ ছঃখ, স্বৰ্গ নরক ভেদমূলক উপাসনায় ভেদ ভাব হইতেছে, কেন না দেই প্রকৃতি স্বয়ং 'হিধা' হয়েন। অনাদি সাস্তা প্রকৃতি পরমাত্যা জীবাত্যা ভেদে দ্বৈতাছৈত পদ্ধতি মলক যোগ ভোগ ফল রচনা করতঃ 'ফলভাগিনী' হইয়াছেন। ফলে, আত্যা ক্ষতিলাভ বৰ্জ্জিত হইয়াও স্বপ্সকৃতিগুণে ক্ষতিলাভ বিশিষ্ট হয়েন, নচেৎ ফলদাতা ও ফলভোক্তা হইতে পারেন না। অতএব উপাসনা পদ্ধতি ও মিথ্যা নহে, পদ্ধতি মাত্রই বাঞ্চিলাস, একারণ স্বামীজী কছেন যে যাবৎ আতাবোধ না হয় তাবৎ সেই বান্দেবীর আরাধনাই জীবের কর্তব্য। বিদ্যাদেবীর সাক্ষাৎকারলাভার্থ গুরু আরা-ধনার বিধিও অমূলক নহে। যে বিদ্যা আত্মলাভের সহায়, সেই বিদ্যা গুকু উপা-সনা দ্বারা প্রাপ্তি হয়। 'অথাতো ত্রন্ধ জিজাসা, 'শাস্ত্রবোনিছাৎ,' ইত্যাদি বেদান্ত-স্ত্তে এবং শ্রুতিতে 'কাচার্য্য দেবোভব' বলিয়া ধাহা উব্ক হইয়াছে, তাহা কেবল সেই ব্রহ্মবিদ্যা সরস্বতী দেবীর আরাধনার নিমিত্ত, আত্মবোধ হইলে আর কাহারও উপাসনা করিতে হর না; কারণ তদপেকা 'পরম-লাভ' আর কিছুই নাই। বিদ্যা দারা প্রকৃতি শুদ্ধি হয়, প্রকৃতি শুদ্ধি দারা তৃপ্তি ( সম্ভোষ ), তৃপ্তি হইলে আনন্দ; আনন্দস্বরূপই আত্মা 'আমি' হই। হে হংদি!—আমার এ অবস্থায় কোন উপা-সনাই নাই, কেবল স্বেচ্ছা-বিহার আর জগতের হিতার্থ শরীর ধারণ কার্য্যথাকে। ধর্ম্মের রক্ষা, সাধুর পরিত্রাণ, অধর্মের নাশ ও অসাধুর দমনার্থ আমার যে শরীর ধারণ (তোমার পূজা গ্রহণ ) তাহা তুমি ভাবধারণ কর। নচেৎ তুমি যে কায়মনো-বাক্যে আমার আরাধনা কর তাহা নিক্ষল হয়! আত্মসমর্পণ দারা ভক্তির পরা-কাঠা তুমিই দর্শন করিয়াছ, একারণ আমি সদামুক্ত হইয়াও তোমার প্রেমভক্তি বন্ধনে আবদ্ধ,—জীবাকারে আনন্দিত আছি।

হে হংসি! আত্মবেত্তা স্বয়ং কিছু না করিয়াও সকল করেন, কেন না তিনি সর্করে সকল ঘটে আপনাকে কর্তা এবং অকর্তা উভয়রপ দর্শন করেন;—তোমার ভাবে দৈতাদৈত উভয় মান্ত করেন বলিয়া সকলের প্রিয় ও সর্কপৃষ্টা হয়েন। ইতি হংসবাকসারার্ণবীভাষা পরা পশুস্তী মধ্যমা বৈধরী বাণী ব্যাধ্যার সহিত সমাপ্ত হইল। ওঁ।

## নিগমার্থ সারসংগ্রহ।

- ১ প্রজ্ঞানদবিতুর্ত্র ক্ষঃ বরেণ্যং ভুভুবশ্বরঃ। ঋতঞ্চ অমৃতং তক্মিন্ আনন্দং স্বর্গকারণম্ ॥ নিত্যং জ্ঞানগুণবানাত্মা অব্যয়ঃ পরমাণুবৎ। কানাদগোত্মী যেন দর্শনেন প্রমাণিতম্ ॥ ততো বৈ জায়তে স্প্রিস্তদ্বরেণ্যমুপাস্মহে। অমৃতং মন্ত্রবিজ্ঞানাদানন্দামূল দৃশ্যতে ॥
- ২ অহং তৎভর্গোদেবোস্মি বিশ্বামা ব্রহ্মকর্ম্মণঃ।
  অথেমে যজ্ঞকর্মস্য কর্ত্তারং মাঞ্চ ধীমহি॥
  মন্ত্রোদিতো হি বিশ্বামা ব্রহ্মণো দেবরূপিনঃ।
  কর্ত্তা কর্মস্য একহং সাধি যজ্জেশ্বরেহপি চ।
  অহং বিগ্রহ্বানাত্মা হংসো ভবতি শক্তিতঃ।
  নিরাক্তং ক্ষীরনীরং বিবেকাচ্ছুখলিপ্সয়া॥
  অবশ্যমেব ভোক্তব্যং স্বকৃতং কর্ম্মণঃ ফলম্।
  কর্ত্তা ভোক্তানাং নিত্যহং মীমাংসাকৃতকৈমিনীঃ॥
- তত্ত্বং পদয়োর্লক্যে ধিয়ো যোনঃ প্রচোদয়াৎ।
   সত্যানৃতে জড়ে চিত্তে ব্রহ্মাসি পদমন্বয়ম্ ॥
   তৎপদে পুরুষে নিত্যে যুক্তো পাতঞ্জলি মুনিঃ।
   ত্বং পদে ত্রিগুণাধারে প্রধানে সাংখ্যকোপিলাঃ॥
   উভয়োর্দ্রভঙ্গায় প্রবৃত্তব্বাদরায়ণঃ।
   বেদান্তাসি পদে ব্রহ্মে কৃতমৈক্যং প্রচোদয়াৎ॥
   চেতনামাত্মধর্ম্মো হি তত্মাৎ কার্য্যসমূত্রবম্।
   কর্মা কর্মস্থযোগেন চেতনাঃ অন্যথা কুতঃ॥

চিদাত্মপ্রেরিতা বুদ্ধের্কিবেকত্বং সমুদ্ভবঃ। বিবেকাজ্জায়তে দ্বৈতং যতোহয়ং বিশ্বকৌশলম্॥ পরোক্ষকেতনাশক্তিঃ প্রেরণা বুদ্ধিযোগতঃ। বুদ্ধ্যাধারে স এবায়ং অপরোক্ষং ভবিষ্যতি॥ চৈতত্তে মহতো বুদ্ধিঃ দৃশ্যতে যা স্বভাববৎ । তশ্মিরিরীশ্বরা জাতা বৌদ্ধাদিশাস্ত্রকারকাঃ॥ ৪ অয়মাত্যা বিচারেণ তচ্ছৎ শব্দস্থ বিরুতিঃ। নিত্যং শাব্দং তুরীয়ং যৎ ওঁকারং সাক্ষীচিনায়ম ॥ সর্কাং খল্পিদং ব্রহ্ম অয়ংশব্দেন গুহাতে। অপরোক্ষানুভূতো২য়ং তৎসদোৎ সর্বদেশিন্য ॥ দেশকালাদ্যবন্ধা চ রজস্তমগুণাদয়ঃ। জীবেশ্বরবিভাগঞ্চ ব্রহ্মাদৈতে বিলীয়তে **॥** নিত্যং প্রত্যক্ষভূতোহয়ং জ্ঞানানন্দস্বরূপকম্। আত্মা যঃ প্রেরয়ীতারং শরীরে বুদ্ধিগহ্বরে॥ অস্কি ভাতি প্রিয়ং সৈব বাক্যার্থবোধরূপিনঃ। সর্ব্বকারণকারণং যত্তদ্বেদান্তে প্রতিষ্ঠিতম ॥

অর্থাৎ——(১) ঋথেদে যে প্রজ্ঞানানন্দ ব্রহ্ম বলিয়াছেন, তাহাই তৎ শব্দার্থে গায়ত্রীর প্রথমপান। মন্ত্রার্থজ্ঞানবরূপ সবিতা ত্রিলোক পূজ্য ব্রহ্ম, বেহেতৃ মন্ত্রার্থেই অমৃত আছে, যাহাতে আনন্দ যে আনন্দ স্ষ্টিরমূল কারণ হয়। নিত্যজ্ঞান গুণবান্ যে আত্মা পরমাণ্র স্থায় নিত্য, ঋথেদ প্রমাণে তাঁহাকেই স্থার, বৈশেষিক, দর্শনে উপাস্থ বলিয়া কনান্ধ ও গোত্ম ঋষিষারা নির্দেশ করা হইয়াছে।

(২) বজুর্বেদে যে অহং পুরষকে ব্রহ্ম বলিয়াছেন, তিনিই ভর্গদেব নামে গায়ত্রীর দিতীয়পাদ। সেই যজেশ্বর কর্তৃত্ব অভিমানে 'আমার ধ্যান করি' বলিয়াছেন।
মন্ত্রময় বিখায়াই দেবরূপ, কর্ত্তাকর্মের অভেদ হইলেও সেই দেব স্বশক্তি প্রভাবে
'হংস' বিগ্রহধারণ পূর্বক সুথ ছংখার্থ পাপ পুণা, সদসৎ কর্মের ভেদ স্বীকার করিয়াছেন। ধর্মাধর্ম মিশ্র সংসারকে বিবেক দারা ক্ষীর নীরবৎ বিভাগ করিয়াছেন
বলিয়া জৈমিনী পূর্বর মীমাংসা দর্শনে কর্ত্তা কর্মের নিত্যত্ব প্রমাণ করিয়াছেন, অত-

এব যজুর্বেদ প্রমাণে হংসই জর্মদেব, এবং শীমাংসামতে তিনিই বিপ্রহ্বান কর্ত্তা, তিনিই ধ্যেয়।

- (৩) সামবেদোক্ত 'তত্বসি' পাদত্রের ঋথেদোক্ত প্রজান প্রকর্ম ও বজুর্বেদোক্ত অহং প্রকর্ম এই প্রকর্মরের যে ভেদ দৃশ্র হয় ভাহা ঔপাধিক, বান্তব নয়, বলিয়া অদিপদে উভয়ের ঐক্যতা সাধনার্থ গায়ত্রী তৃতীয় পাদের প্রমাণ প্রহণ করিয়াছেন। বিনি 'বৃদ্ধির প্রেরক' অর্থাৎ চৈতনা, তিনিই প্রজ্ঞান, তিনিই আনন্দ প্রাযুর্ব্যে অহং তিনিই ছং 'তৃমি'। এই ভাৎপর্ব্যে সাংখ্য পাতঞ্জল দর্শনের প্রবৃত্তি, বাহা বেদান্ত দর্শনে নিরাক্তত ইইয়াছে। তৎপদে পাতঞ্জলি অধ্যক্ষ সচৈতত্র প্রম্বেক প্রহণ করেন, ছং পদে কপিল সাংখ্যরত জড় প্রধানকে চেতনের কারণ এবং প্রক্রকে অকর্তা বলেন। এই ভেদাভেদ উপলক্ষে যে সকল বৌদ্ধ চার্ব্বাকাদিরমত উৎপন্ন হইয়াছে, তাঁহাদিগের ভ্রম নাশার্থ বেদাস্তমত দিদ্ধান্ত প্রকাশে বেদব্যাসের প্রবৃত্তি।
- (৪) অথর্ধবেদোক্ত অন্নং শব্দার্থে 'দেই' প্রজ্ঞানানন্দ অহং সং 'এই' বলিরা প্রত্যক্ষ, সমীপস্থ ( ফ্রদান্থ ) 'আয়াকে গ্রহণ করিরাছেন । ইনিই ওঁ কারাকার নিত্য অবিনাশী পুরাণ পুরুষ পদবাচ্য 'শব্দ ব্রহ্ম' সর্ব্ধরূপ গুণের সাক্ষী, তুরীর ; সন্থাদি গুণত্রবৈর আধার প্রকৃতিরপর, শব্দার্থবোধস্বরূপ চৈতন্ত, গায়ত্রীর চতুর্থপাদ 'পরোরজনে শব্দেং' ইতি । ইইারি ভিল্ল ভিল্ল দেশ কাল অবস্থার নিরাকরণ পূর্বক 'এই' বলাতে 'সকলি ব্রহ্মার্য' ইত্যাকার দিন্ধান্তে বেদান্তদর্শনের পর্যাবদান । ও কারেই অ কার উকার মকারাদির ক্লায়. ঋক্, বজু, সাম, জ্ঞং অহং সং,\* জাগ্রত স্বপ্র স্থান্তিই, বিশ্ব, তৈজন প্রাক্ত, বিরাট হিরণ্যগর্ভ ঈশ্বর, স্থব ছঃখ আনন্দ, দিবারাত্র সন্ধ্যা, ভ্তভাবী বর্ত্তমানকাল, স্থাষ্ট স্থিতি প্রশার্ষকার্য্য, ব্রহ্মা বিষ্ণু মহেশ দেবভা, পায়ত্রী সাবিত্রী সরস্বতী দেবী, জ্ঞান, ইচ্ছা, ক্রিয়া শক্তি, ভূর্ভূব স্বরাখ্য ত্রিরেখা, (ত্রিপূটী, ত্রিকোণ ত্রিবর্গ, তিনগ্রাম) প্রভৃতি নামরূপ উপাধি বিশিষ্ট তাবৎ প্রপঞ্জের ঐক্যতা, ইহা নিশ্চম, যথা অহৈতামুভৃতিঃ ।

"নানাবিধেষু কুম্ভেষু বসেদেকং নভো যথা। নানাবিধেষু দেহেষু তদ্বদেকোয়মান্মনঃ॥ শিব এব সদা জীবো জীব এব সদাশিবঃ। বেভ্যৈক্য মনয়োষ্ঠ্ৰ স আত্মজ্ঞো ন চেত্ৰঃ॥

छर मन, अरर अस्क्षीत मर्द्यक वर्षे जिल्लात अधिकान हर्ज्य हिर ।

## গুণমূর্ত্তিত্রয়ং ভাতি পরস্পর বিলক্ষণম্। সন্তাদি লক্ষণো যশ্মিন স এবাহং নিরংশকঃ॥

অর্থাৎ নানাকুন্তে যেমন আকাশ নানা দেখার, সেইরূপ নানা দেই ও অব-ছাতে এক এই আত্মাকেও অনেক দেখা যায়। শিব জীব নামমাত্র, বস্ততঃ এক যে জানে, সেই আত্মন্ত অন্ত কেহ নয়। গুণভেদে এক আত্মার তিনরূপ দেখার, তন্মধ্যে শুদ্ধ সভাত্মক বে রূপ তাহাই 'আমি' এক অথগু। আত্মতত্ম্জানীর এই আত্মাতেই সকল নিষ্ঠা পর্যাপ্ত হয়, যথা অষ্টাবক্র সংহিতা।

> ''অলং ত্রিবর্গ ক**ধ**য়া যোগস্ত কথয়াপ্যলম্। অলং বিজ্ঞান কথয়া বিশ্রান্তস্ত মমাত্মনি'।

অর্থাৎ-ধর্মার্থ কাষরূপ ফলত্রয়ের কথা, যোগাভ্যাস বা তদালোচনা, জ্ঞানকথা, এ সকলি আত্যতত্ত্ববেতার পক্ষে নিক্ষণ অথবা রুধা হয়, কারণ তিনি সে সকলের উপর যে স্বরূপভূত মুক্তি তাহা স্বস্থায়েই (আপনি আপনাতে) প্রাপ্ত হইয়া সম্বুট্ট ও স্থির হইয়াছেন।

'আতামন্ত্র' প্রণবের সাধক কি প্রকারে ব্রন্ধভাব প্রাপ্ত হয়েন, (জীবন্মুক্ত হরেন) ভাষা মহানির্বাণভন্তে উক্ত হইয়াছে, যথা,—

সর্বাং ব্রহ্মময়ং দেবি ভাবয়েদ্ ব্রহ্মসাধকঃ
ন চাস্থ প্রত্যবায়োহন্তি নাঙ্গবৈগুণ্য মেবচ।
মহামনোঃ সাধনে তু ব্যঙ্গং সাঙ্গায়তে প্রবয়॥

অর্থাৎ-হে দেবি ! ব্রহ্মবীজ ওঁ কার যাপক ব্রহ্মসাধক সকলি ব্রহ্মমর [ অর্থাৎ বেমন প্রণবে সকল বিশ্ব নামরূপের সহিত একতা, সমতা হইরাছে, সেইরূপ আপ্রনার উপাধিগত বৈতভেদ ভাব আত্যুবরূপে সমতা করিরা অবৈতভাবে তন্মর ] ভাবনা করেন। একারণ সেই সমদর্শী সাধকের কোন প্রকার প্রত্যার, অঙ্গবৈ-গুণা জনিত দোষ হইবার সম্ভাবনা থাকে না। মহান পদে আরুচ মহামনা সেই সাধকের, মহামন্ত্র প্রণবিষ্ঠ সকলের মূল ইভি।

खँ जदमद खँ।

## পরমারাধ্য শ্রিল শ্রীযুক্ত শ্রামাপদ তর্ক দিন্ধান্ত মহাশর শ্রীপদাসুক্তেযু

#### প্রণতি পূর্বক নিবেদনন্বিশেব:

মহাশরের ২৮ মাধীর অম্গ্রহ পত্তী পাঠ পূর্ব্বক পর্ম স্থা ইইরাছি। সারাণিব প্রথম থণ্ড পাঠে যে আপনি সন্তোব প্রাপ্ত হইরাছেন তাহাতেই আমার শ্রম সফল হইল। আপনার প্রশ্নগুলির সহত্তর দেওরা আমার মত অল্প বিদ্যা বৃদ্ধি বিশিষ্ট জনের গ্রঃসাধ্য, তথাপি আজ্ঞা পালন করা কর্ত্তব্য বিবেচনার গুরুদন্ত জ্ঞান পূল্পে গুরুরর্জনা করিতে প্রবৃত্ত হইতেছি, তরঙ্গা করি মহাশর গলা জলে গলা পূজার স্থার উত্তর গুলিন গ্রহণ করিরা ভ্রমপ্রমাদ সংশোধনে চরিতার্থ করিবেন।

#### ১। বিপাশা নদীর ঠিকানা কোথায়?

হিমালর পর্বতের পূর্ব্ব পশ্চিম ভাগ হইতে নিঃস্থত পঞ্চ নদের মধ্যে বিপাশ।
একটা নলী। ইহা জালদ্ধরপীঠ বেষ্ঠন পূর্বক শতক্ষতে সম্মালিতা হইয়াছে।
পঞ্চনদ দেশকে এক্ষণে পঞ্জাব বলে, তত্ত্বস্থ জলদ্ধর পীঠকে 'জ্লদ্ধর' এবং বিপাশকে 'বিয়াশ' বলিয়া থাকে। জালামুখী স্থানই জলদ্ধর পীঠ \*।

## ২। পিশাচ কি উপদেবতা না মনুষ্য ?

অমরকোষাত্মসারে পিশাচ, গুহাক, গদ্ধর্ম ও বিদ্যাধর এই চারি জাতিকে দেবঘোনি বলা যার, কিন্তু পিশাচঘোনি মন্ত্রাঘোনির সহ বিশেষ ঘনিষ্ঠতা রাখে, কারণ ইহারা হিমাচলের পশ্চিম অনার্য্য দেশবাসী পূর্ব্ব আর্য্যদেশের অতি নিকটেই আছে, তাহার প্রমাণ কাশীথণ্ডে প্রাপ্ত হওয়া যায়। শিবশর্মা বিষ্ণুলোক গমন কালীন হরিয়ার হইতে উত্থিত হইয়া প্রথমেই এই দেশ দর্শন প্রাদস্থে বিষ্ণুদ্তকে জিজ্ঞানা করাতে দৃত কহিল,—

"অয়ং পিশাচ লোকহত্ত বসন্তি পিশিতাশনাঃ। দত্তানুতাপভাজা যে নো নো কৃত্বা দদাত্যপি॥"

অর্থাৎ পিশিতাশন শব্দার্থে পিশাচজাতি, যাহারা দান দিয়া অমৃতাপ করে এবং দেব না দেব না করিয়া অনিচ্ছা পূর্বাক দান দেয়, তাহারাই এই স্থানে বাস করে।

অতএব "বহি ও ইক" পিশাচ দম্পতি বাহাদিগকে অনার্য্যেরা "আদম ও ইব' বলে, তাহারা দেববোনি ছিল; পরন্ত, তাহাদের অপত্যেরা বেদোক্ত বর্ণাশ্রমাচার ধর্ম এই "লোভী" হওরাতে আব্যাদেশ বহিভূতি হিমালরের নিমে বিপাশা নদীতীরে বজাতীর শাপপ্রস্ত প্রশাপের সহিত বশিষ্ঠের নন্দিনী ধোনি-জাৎ যবণগণের সহিত এবং রামায়ণোক্ত রাক্ষদীগর্জে বাণরজাত সন্তানগণের সহিত সংযোগে শক্ষরভাবপ্রাপ্তানস্তর ক্রমশঃ বহুদ্রব্যাপী হইয়া ভিন্ন ভিন্ন স্থানে ভিন্ন ভিন্ন নামে পরিচিত হইরাছে। এরূপ ভাবগ্রস্ত বাহীক জাতিতে পিশাচ্ছ ও মহুষ্যুছ্ছ উভরম্বভাব দর্শন করিয়া বিচার করিলে প্রাণের সহিত ইতিহাসের একবাক্যতা হুসিদ্ধ হয়, তর্মিত্ত আমি ভাহাদিগকে অস্ট জাতিমধ্যে গণনা করি, তাহারা আচারত্রই পতিত মহুষ্য, উপদেবতা নয়। ইহারা যে আমাদের প্রতিবাদী ক্রমাণ্ড-প্রাণে তাহা লিখিত আছে,—

"অভিজাতাঃ শাবরাস্তা বিপুলাশ্চিত্রমানবাঃ। তৈর্বিমিশ্রা জনপদা আর্য্যা মেচ্ছাশ্চ ভাগশঃ॥"

অর্থাৎ বিষ্ণুক্তান্ত বে অসেচণক (এসিরা) দেশ, তন্মধ্যে আর্য্য অনার্য্য উত্তর-বিধ মহাবাই বাস করে। হিমালরের পূর্বে আর্য্য দেশ এবং পশ্চিম অনার্য্য মেচ্ছ বা বাহীক দেশ বোধব্য। অতএব তত্ত্ববাসীরা দেবযোনিজাত হইয়াও সক্কর-মন্থ্য। তাহারা বিপুল-কার (স্থুল) এবং ক্ষণ্ডচিষ্ট (গোদনা) ধারণ করিরা থাকে।

## गृश्य महल कि शृथिती ?

এই প্রশ্নের উত্তরে ভিন্ন ভিন্ন দেশ কালের পণ্ডিতগণ ভিন্ন ভিন্ন মত প্রকাশের সহিত হৃগতে যে অনৈক্যতা-হৃদাল বিস্তার করিয়াছেন, আমি তাহাতে আবদ্ধ নহি, আমি প্রুতি, পুরাণ অর্থাৎ বেদ ও বেদাল জ্যোতিষ শাস্ত্রের একবাক্যতা-কেই যথার্থ মত বলিয়া বিশ্বাস করি।—

আমার মতে প্রত্যক্ষ জানে হর্যা সচল পৃথিবী অচলা, অপ্রত্যক্ষ অমুমান বিজ্ঞানে হর্যা অচল পৃথিবী সচলা হয়েন, অতএব জ্ঞান বিজ্ঞান সামঞ্জপ্তে উভয়েই অচল উভয়েই সচল।

দিবা রাত্রে কালের গতি প্রত্যক্ষ আছে বলিয়া এ প্রশ্ন উথাপন হইয়াছে নচেৎ হইত না। প্রাচীন ও নৰীন স্ব্যাসিদ্ধান্ত প্রভৃতি ক্যেতিব মতের কাল গণনা ভিন্ন আন তাৎপর্য্য নাই। এই গণনার মূল বিচার করিলে পরমায়ু পরিমাণ্ করাই নিশ্চর হয়, অভ হেড্ আয়ুকে সিদ্ধিলে গলাণ বলিয়া ব্নিতে হইবে। আয়ুর ভভাতত ফলকে দিবারাত্র হলে দেখিলে সন্ধ্যাত্রয়কে দিবারাত্রের মূল বলিতে আর সন্দেহ থাকিবে না। লেশভেদে সন্ধ্যাকালের ভেদ হয় হউক, কিন্তু সন্ধা প্রত্যহ

হউক আর বগাসাতে হউক হইরা থাকে ভাহার ব্যতিক্রম হর না। স্থ্য অচল হইলেও পৃথিবীকে সচল বলিয়া যে গণনা সিদ্ধ হর, পৃথিবীকে অচলা ও স্থাকে সচল মানিয়া তাঁহার গতি ধরিয়া গণনা করিলে দেই কালই সিদ্ধ হয়। ৬০ দণ্ডে দিবারাত্র এবং ৩৬০ দিবসে বর্ষ গণনা উভয় প্রকারেই সিদ্ধ হইরা থাকে। জ্যোতিব মান্ত করিলে যদি প্রাণের অপমান হয়, কিয়া পুরাণ মান্ত করিলে বেলাল জ্যোতিব্যের অপমান করা হয় তবে তাহা করা অযুক্ত। উভয়ের ঐক্যভাই প্রকৃত সিদ্ধান্ত, এই ঐক্যভা বেলান্ত মতেই প্রাণা। কি প্রকার সেই ঐক্যভা প্রনিশান করুন;—

वित्राष्ठ-शूक्रस्यत ठक्क्त्रश एवं। वित्राष्ठ एक्ट क्हेर्ए अख्त्रि, धकांत्रश अठग, व्याचात जेगीनन निमीनन व्यासनामि कियाविभिष्ठे विनता महन त्यांश हरतन। এইরূপ পৃথিবী বিরাটের চরণ স্বরূপে সচলা এবং আধারশক্তি রূপে অচলা হয়েন, এমতে সকল মতই সত্য। চকুর ক্রিয়াশক্তিতে এবং চরণের আধারশক্তিতে যে সম্বন্ধ, স্থ্য ও পৃথিবীতে সেই সম্বন্ধ নিবন্ধিত আছে। চকু যেমন স্বস্থানে (বিবরে) অচল, চরণও তেমনি স্বস্থানে (জামুজজের) অচল। চকু স্থান লক্ষ্য করেন, চরণ তথার গমন করেন একারণ চক্ষের সহিত চরণের সচলত্ব প্রসিদ্ধ। চরণের লক্ষ্য করিবার শক্তি নাই কেবল চক্ষ্ লক্ষিত স্থানে গমন করিবার শক্তি আছে। চক্ষুত শক্ষ্য স্থান দর্শন এবং স্পর্শনের উভর শক্তি আছে। চক্ষু স্বস্থান ২ইতে ক্রিয়া নিষ্পন্ন করেন তাহাতে তাঁহার গতি অবক্ষা বোধ হয়, চরণ তাহা পারেন না, ভন্নিমিত্ত চরণের গতি চকুর দৃশু হয়। এতাবতা উভয়ের ক্রিয়া সম্পাদনার্থ কালের সহিত আমায় ( সাদৃশ্যতা ) হইয়াছে। চক্ষ বে স্থানকে পলকমাত্রে স্পর্শ করেন চরণ সেই স্থানকে পদে পদে গমন করিয়া প্রাপ্ত হয়েন, ইছাতেই ক্রিয়ার ভেদে দিবারাত্র সন্ধ্যা কালের ভেদ হয়। স্থায়ের পলক শক্ষিত স্থানে পৃথিবী ৬০ দণ্ড কালে উত্তীৰ্ণ হয়েন অথবা পৃথিবীর এক চরণ চালনে স্থর্য্যের এক পলক বলা একই কথা। অতএব চফুর ন্যায় স্থর্যের "সংক্রামকগতি" এবং চরণের ন্যার পৃথিবীর 'প্রাতিপদিক-গতি" আমি বিশ্বাস করি।

স্থান হইতে প্লক্মাতেই লক্ষ্য স্থানকে আক্রমণ করাতে স্থোর সাংক্রান্তিক গতি, সেই সদ্ধি বা সংক্রমণ স্থানকে প্রাপ্ত হইতে পৃথিবী বে নির্মিত গতিতে প্রমন করেন তাহাকে প্রাতিপদিক গতি বলি। কারণ বারীকে আধার শক্তি বলি, যাহা ক্র্মাকার বিরাটচরণের আধার বলিয়া প্রসিদ্ধ। এই মহার্থই, ফলকে ভগবানের অরণ আপ্রয় বলিতে বেদ ও পুরাণ উভয়ের এক বাক্যতা আছে। অতএব দেই কল পৃথিবীর আধার হওরাতে রদক্ষপ স্থা-মণ্ডল ছল্কের সহিত ভাহার তাদান্বতা

নিবন্ধন চন্দ্ৰের সহিত শুৰ্যাৰ্ক্ষিত স্থানে পৃথিবীর গমন জন্য প্রতিপদাদি চতুর্দশাস্ত चहोतिः मिछ नक्कवाकात छिषि शननात्र कात्मत्र चात्रात्र हरेग्रारह। **धरे** चहे-বিংশতি চরণে পৃথিবীর এক মান, অমাবক্ষা পূর্ণা লইয়া যে ছই পাদ স্থ্য হইতে नाम जाराहे क्रहे वश्यतारस सवसारम भूग हरेशा थारक। हक्कमधनरे जलात ज्ञान, उक्ततरह शिथिती त्रमवणी हरतम अवः अकृवणी हरेता तील शातन करतम। शिथिती চল্লের সহিত পদে পদে গমন করেন এ কারণ 'প্রতিপদী' নামে প্রসিদ্ধা। স্থায়ের लका (काशाय ? ना धालय कारलद शकि, পृथितीय लका-शान काशाय? त्रहे প্রলয়কালে। এই সন্ধিত্বলকে অধিদৈব বা কালকবল বলি। কালাত্মা রবি প্রতি-পলকে পৃথিবীর আয়ু গণনা করিতে করিতে আপনার নিকটে আকর্ষণ করিতেছেন, পৃথিবী স্বীয় আধার চক্রমগুলস্থ স্থধারনে মিগ্ধা ও গুরুতরা হইয়া ততই ভ্রমণচ্ছলে নৃত্য করত: তাঁহাকে মুগ্ধ রাথিবার চেষ্টা করিতেছেন; কিন্তু, স্থপালোলপ ক্ষ্থা-काज्य (मर्टे "कानाधिकज-शूक्य" कानशाश्व रहेरन छाहारक आधारा कदिर्दन সন্দেহ নাই। প্রাচীন ও নবীন জ্যোতিষমতে এই প্রলম্বের (মৃত্যুর) অনুসন্ধানে, আয়ু গণনায়, প্রবৃত্তি দেখা যায়। প্রাণ ও অন্ন, ভোক্তাও ভোগ্য, পতি ও পত্নী, চকু ও চরণের এই পরমভাবই দিব্যভাব আর সকল ইহার আবাস্তর মামুধীভাব হয়। মহাশয় শাক্তজ ইহাতেই বৃঝিতে পারিবেন যে একার্ণব জলস্থ ব্রহ্মাণ্ড বিখণ্ডে বিভক্ত। উৰ্মভাগ দিবি, অধোভাগ ভূমি। তত্ত্ৰপ সূৰ্য্য ও পৃথিবী,--সচন্দ্ৰ বা সসাগরা পৃথিবী, পরম্পর সংলগ্ন স্বতন্ত্র নহে; একের অভাবে অপরের অভাব অনিবার্যা হয়।

এই বিশ্বের আদি পুরুষ আপাদ নাভি এবং আনাভিমন্তক দ্বিথণ্ডে বিভক্ত দেহবান বিরাট হয়েন। 'পুর্যাদি সকল তাঁহার অঙ্গ। ইনি জল হইতে উথিত হইয়াছেন আবার জল মধ্যেই লয় হইয়া অরূপ হইবেন। ইনি অচল হইয়াও সচল এবং জ্ঞাপিও অচেতনের চেতনম্বরূপ আত্মা।

## ৪। অনাদি স্ষ্টির পূর্বে কর্ম কোথায় ছিল ?

এ প্রান্নের উত্তর সারার্ণব প্রথম থতে ৭১ হইতে ৭৬ পৃঠায় প্রদান করা হইরাছে তথাপি,—

প্রজ্ঞানানন্দ বোধ সরপ বন্ধ হইতে শকার্থমরী প্রকৃতি, প্রকৃতি হইতে মহৎ, মহৎ হইতে জহং ''লক্ষরন্ধ' বেদ, বেদ হইতে মন্ত্রবর্ণাকার কার্য্যবন্ধ "খং" আকাশ, আকাশে জ্বগাল্প "চর' প্রাণে চিৎ, অর্থ শক্ষ এবং বর্ণ তিনের বোধক জাগ্রত স্বপ্ন স্বস্থির-সাক্ষী, কর্ম ও জিয়ার কর্ম্বা বিরাট নামে ''স্থুল দেহী'' জীবসংজ্ঞা

প্রাপ্ত ইয়াছেন। অতএব শব্দের মুখ্যার্থ কর্মমূলিকা প্রকৃতি অনাদি। প্রকৃতি সং বনের স্বরপভূতা এ কারণ স্থাইকার্য প্রকৃতিমূলক, স্থতরাং কৌণার্থে ক্রিয়ার করণ স্বরূপ বিশুণাত্মিকা প্রকৃতিবিকার দেহেক্রিয়কে "কর্ম্ম" বলিয়া বেদে লক্ষ্য করিয়াছেন। এই ভূত-প্রকৃতি "আপন কর্ম আপনি করেন লোকে বলে করি আমি,"— অপিচ, সহস্র নাম মধ্যে বিষ্ণুর এক নাম কর্ম্ম, ইত্যর্থে ভূত প্রকৃতি স্থভাব। প্রথম কর্ত্তা পরে কর্ম্ম তদনস্তর ক্রিয়ার আন্নায় স্থিনিক, নচেৎ দেহাভাবে কর্মের অভাব মান্য করিলে দেহাভাবে জীবান্মার অভাব এবং সংসারাভাবে পরমান্মার অভাব দান্য করিলে দেহাভাবে জীবান্মার অভাব এবং সংসারাভাবে পরমান্মার অভাবপত্তি অনিবার্য্য হইন্না উঠে। তাহাতে বৌদ্ধাদি চার্কাক মত উপস্থিত হয়। অকর্ম্ম আন্মা হইতে কর্ম্ম শব্দ বাচ্য দেহ অথবা "কর্মব্রন্ধান্তবং বিদ্ধি" ইত্যাদি ভগবদ্দীতা প্রমাণে অনাদি নিধন পরমান্মা হইতে কর্ম্ম ব্যঞ্জাদিতে দেহোৎপত্তির বীজ (অর) প্রাপ্ত ইওয়া যায়। প্রলয়কালে অব্যক্তা প্রকৃতিতে কর্ম্মের (দেহের) লীনতা জলমধ্যে মীনের ন্যায় জ্ঞাতব্য, এ কারণ কর্ম্মের নাম "অদৃষ্ট"। স্থান্তকালে প্রক্রার সেই অব্যক্ত কারণার্ণব মান্না গর্ভস্থ অদৃষ্টফল, ক্রিয়ার অন্ধ্রন্থরণে ব্রন্ধাদির শরীর ধারণে ব্যক্ত হয়। শ্রুতি বলেন—

## "সূর্য্যাশ্চন্দ্রমসো ধাতা যথাপূর্ব্বমকল্লয়ৎ"

অর্থাৎ স্থ্য চক্রমা হইতে (অত্তা ও ওদন, অগ্নি ও রদ, অমৃত ও বিষ অথবা প্রকৃতি ও পুরুষ মিথুন হইতে) বিধাতা, যেমন পূর্বেছিল দেই রূপ, দকল নাম রূপ পুনর্ব্বার করনা করিলেন। ইত্যর্থে কর্ম অনাদিপ্রকৃতিতে থাকে ব্ঝিতে হইবেক। কর্ম শব্দে শ্রীর, সঞ্চিৎ আগামী প্রারন্ধ এই তিন কর্ম জন্য তিন শ্রীর স্থ্য ক্ষে কারণ নামে প্রদিদ্ধ \*।

## ৫। স্ষষ্টিকালে জাতিভেদ ছিল কি না?

অওক স্বেদক উদ্ভিজ ও জরায়্জ নামক চারি জাতিই প্রসিদ্ধ তাহাই স্বষ্ট বলিরা শাস্ত্র প্রচার করেন। মন্ত্র জাতি তাহারি অন্তর্গত জরায়ুল অর্থাৎ গর্জ-জাত বলিয়া শ্বত হয়। সন্ধ্রণ প্রাধান্যে তাঁহারাই আদ্ধা রজোগুণ প্রাধান্যে ক্ষত্রীয় তমোগুণ প্রাধান্যে বৈশ্ব এবং কেবল তমোগুণে শূদ্ধ বলিয়া পরিচিত হইতেন। সাত্বিক সংক্ষার ও সদাচার গুণে তাঁহাদের প্রেচ্ছ এবং জ্ঞান বিদ্যা বল ধন ও ভক্তি বিবেচনার জ্যেচছ নিরাকরণ হইত। বৈবাহিক নিয়ম ছিল না, স্বেচ্ছা-বিহারী,

শারক কর্মে ছল শারীর, আগামী কর্মে হক্ষ শারীর এবং সঞ্চিৎ কর্মে কারণ
 শারীর সংযুক্ত। একারণ কর্মফলত্যানী মহা কারণ শারীরস্থ ইয়েন।

বথা তথা বাসী, নিয়ত নিৰাস বিহীন তাদৃশ তপস্থী গণের জাতি নির্গ্র কেবল কর্ম ও ওণ দেখিরাই হির হইত। ক্রমণঃ রক্ষত্তৰ তণাধিকো জাচার বৈলক্ষাে ডেল প্রাপ্ত হইলে, বৈবাহিক বিধি ব্যবহা সংস্থাপন পূর্কক তাঁহারাই চতুরাশ্রমে চাতুর্ধর্ণে কতক গৃহস্থ কতক উদাসীন হইয়াছিলেন। অতএব পূর্ক করীর সংখ্যার বা কর্মই জাতি তত্ত্বের বীজ হয়। মুখ বাছ উক্ল চরণ হইতে চাতুর্বর্ণের উৎপত্তি যাহা উক্ত হইয়াছে তাহা গৌণ \*। মহর্ষি মার্কণ্ডের বিলিয়াছেন,—

"অনিচ্ছাদ্বেষদংযুক্তা বর্ত্তন্তে তু পরস্পারম্। তুল্যরূপায়ুষঃ সর্কা অধমোত্তমতাং বিনা॥"

অর্থাৎ ইচ্ছা দেব রহিত পরস্পর তুলা রূপ ও জীবনবান, সকলেই উত্তম অধ্য ভেদ রহিত বিহার করিতেন।

এতাবতা জাতি তদবস্থায় বীজ রূপে ছিল ক্রমশঃ গুণ প্রাপ্তে অঙ্ক্রিত ও বিস্তৃত হইয়াছে ইহাই উপলব্ধি হয় ইতি।

> অমুগত শ্রী মহেন্দ্রনাথ শর্ম্মণঃ। কাণপুর।

<sup>\*</sup> সারাণ্য ভৃতীয় থক্তে এ বিষয় বিশেষক্ষপে বিশ্বত হইবে।



बहे श्रेष्ठीत फेब्रात जावकान नामा विक हरेए नाना खेकात कथा खमा ষাইতেছে। নানান তর্কের স্পষ্টির সহিত বিবিধ বিচার প্রণালীর পত্তন, উপদেশ পঙ্ক্তির প্রয়োগ এবং পরামর্শ পর্যায়ের ক্ত্রপাৎ হইতেছে। সংবাদ পত্তের সমষ্টি ও সাময়ীক কুত্র বৃহদাকার পুত্তকরাশী পাঠ করিয়া ''সময় নই করিলাম'' বলিয়া লোকের মানসীক কট উপস্থিত হইতেছে এবং উজ্জ্ব সভামথণে সুদীর্ঘ সালক্ষত বক্তা শ্রবৰে জামিনী জাগরণ জন্ম "শিরঃ পীড়ায়" শ্রোভ্বর্গের দৈছিক কষ্টের কারণ প্রত্যক্ষ হইতেছে। লেখক ও বক্তাগণ নৃতন নৃতন বিদ্যা বৃদ্ধির পরীক্ষাচ্ছলে নৃতন নৃতন ভাবগর্ভ বাক্চাতৃর্ঘ্যে পাঠক ও শ্রোতাগণের অহুসন্ধানলোলুপ মন-মুগ্ধ করিতে করিতে আপনারাও মুগ্ধ হইয়। পড়িতেছেন এবং আগু বিশ্বতীদোষে ''প্রকৃত বিষয় বিশ্বত হইয়া' ভারতকে দোষী করিয়া আগু দোষ গোপন করিতে চতুর হইতেছেন। কেছ কহিতেছেন পতিত ভাশতবাসীগণের পূনঃ সংস্থার চাই, (कह कहिएउएइन त्रमृत्न, किह कहिएउएइन किहू किहू। किह विनाउएइन आएमी দেশাচার পরিবর্ত্তন চাই, কেহ কহিতেছেন ভাষা সংশোধন প্রথমে আবঞ্চক। क्ट क्ट दिन वित्रहन, किन त्रक्रन, क्ट क्ट वा चान्ना हानन, वरनादभावन ७ धनाइत्रण नरेग्रा विवज ; किर वा वानाविवार निवात्रण जाजिवस्न (हमन ; विधवा-বিবাহ অস্বর্ণ-বিবাহ প্রচলন ও কর্মকাণ্ড খণ্ডন চাই বলিয়া উন্মন্ত ও ভারতকে লণ্ডভণ্ড করিতে উদ্যত হইতেছেন। এ প্রকারে "নানা মুনির নানা মত" শুনিতে শুনিতে ভারতের কর্ণ বধির হইয়া পড়িল, দেশ দেশান্তরে ভারতের অপ্যশ গাণ আরম্ভ হইল, ভারত সত্য সতাই পতিতবৎ হইলেন। সকলি হইল ;—আহার. वांवरात, आठात, विठात উপেক्षिত रहेन, विधवा-विवाह अञ्चवर्ग विवाह त्रक्ष्यना-विका ही विमा निका, ममूलयाजा, मूर्य यूर्थ अकलान, नर्कात्व शान ভোজন প্রভৃতি অভিন্যিত কার্য্য সকলি কিছু কিছু প্রচলিত হইন, কিছ ভারতের যে হুৰ্দশা তাহাই বহিল, তাহাই আছে কিছু প্ৰতিকার হুইল না। ভারত স্বীয় সহজ স্বভাবে স্থান্থির হইলেন না, বিজাতীয় বিদেশীয় বিশালীয় রীতি, নীতি, প্রকৃতির পারবর্ত্তে কম্পিতক্ষেবরেই কালাভিশাত ক্ষরিতে থাকিলেন। ভারতের

আমরা কি চাই

উচ্চ কুলগোরৰ খভাব ডল হইল দেখিয়া, নব্য কুলাঞ্চলিয়া যা পর
নাই আনন্দের সহিত কুলে অকুল্নাগরের অলাঞ্চলি দিয়া কুল রক্ষা করিতে
থাকিলেন থাকুন ভাষতে ছত জতি নাই; কিড, 'কি করিতে গিয়া কি করিয়া
বিদলেন' ইহাই শোচনীয় হইল! । ভারতের হুংথে কাতর মহুব্য মুক্তকঠে ইহাই
বলিতেছেন দে, লোকে কোন কার্যাই অবশিত্ত রাখিলেন না, যাহা অকরনীয়
প্রিয় ভারতের অক্ত ভাহা ইসকলি করিলেন, অথচ ভারত খীর খভাব প্রাপ্ত
হইলেন না, তবে বোধ হর ভারত "প্রশ্নের প্রকৃত উত্তর পান নাই"; পাইলে
ভারতের মুথে হালি ধরিত না, আনন্দের সীমা থাকিত না! তাঁহার হাত্ত পূর্ণ
আত আপনিই দিক্ প্রকাশ করিত, এবং আনন্দ কোলাহলে গগণমগুল পরিপূর্ণ
হইত, হাহাকার থাকিত না। ভাহার ভাগিত প্রাণ গুরাগত এবং উৎকৃত্তিত অস্তঃকরণ কথনই এত ব্যাকুল হইত না। অসংখ্য পুত্র কত্তাসতে পিওলোপের ভয়ে ভীত
হইতেননা, এবং অগণ্য শাস্ত্রসতে স্বেছাচারিভার আশক্ষার শক্ষিত্ত থাকিতেননা।

"আমরা কি চাই" এটা এখন থে স্থির হয় নাই এ কথায় আর কেহ কিছু
আপত করিতে পারিবেন না; যাঁহার যা বলিবার, যাঁহার যা করিবার বলিয়া ও
করিয়া শেব করিয়াছেন ও করিতেছেন; একারণ আমরা এই প্রস্তাবে কেবল সেই
প্রমীর উত্তর প্রদান করিতে প্রকৃত হইতেছি। বস্তু নির্ণয় হইলে পরে তাহার
প্রাপ্তির উপায় জন্ত প্রয়ক্ত করা যাইবে। পাঠকগণ বিবেচনা করিয়া দেখুন আমরা
বলিতে পারিলাম কি না।

১। মানবপ্রকৃতি পর্যালোচক পণ্ডিভগণের মতে দেশ বিশেষে মহ্যাজাতির প্রকৃতি ভিন্ন ভিন্ন হওয়াতে, জীবন বাজা স্চক আহার, ব্যবহার, আচার, বিচার, নিয়ম ও রাব্ছার ভিন্নতা এশীক নিয়ম বলিয়া গণ্য হয়। কালে যেমন শরীরে বাল্য যৌবন জন্না আপনি উলয় হইয়া থাকে, সেইরূপ অবস্থার সঙ্গে দাঙ্গে জীব প্রকৃতিও আপনি পরিবর্তিত হইয়া কালাহাগামিনী হয়, চেটায় তাহার বিপরীত হইয়া পড়ে। আমরা বিদি বালককে বৃদ্ধ কিয়া বৃদ্ধকে বালক করিতে চেটা করি, দে চেটা স্থানিক হইলেও তাহা অভাবের প্রতিকৃত্তা দোষে কৃত্রিম বলিয়া পরিগণিত হয়, সেইরূপ আফালজাত ফল প্রস্থার এইতিও অকালে পরিবর্তিত হইলে স্থান না হইয়া বয়ং রোল শোকের কারণ হইয়া উঠেন অতথ্যব অকাল পরিবর্তিশক্ষেই ভারতের অধ্যাপতনের মূল বলিয়া প্রতীতি হইতেছে। ভারত চঞ্চল প্রকৃতি সন্ধানের লোকে বিশ্বাক প্রকৃতি পাকা) ভাব ধারণ করিতেছেন, দেই ভারতী পরিবর্ত্তির ক্রিয়া বাছাতে ভারত প্রক্ষার অভাবে অবহিত হইতে পারে ন তাহাই আমরা চাইণ, কেবল তাহাই চাই আর কিছুই নয়। বছাব রক্ষা

করাই ভারতের সহজ্ঞ শ্রেরতভাব, লোকচেটা ভাহার বিশরীত ইওয়াতে বিশরীত কল কলিতেছে। ভারতের সভাব হৈন্য ও ধৈন্য, আমরা এবন ভাহাই চাই।

- ২। ভারত বর্ণাশ্রম ধর্মের ভূমি, ভাইাতে বর্ণাশ্রম ধর্মবীজ রোপিত হইনেই তত ফল ফলিবে, অন্ত বীজ বর্ণণ করিলৈ ওভ ফল মা কলিয়া বর্ক ভূমির ওৎকরত। ওপ নই হইয়া ঘাইবে, ভাহাই ঘটিতেছে। ধর্মা, রাজা, ধন ও ওশ্রম এই চারিটা মহব্য জীবনের প্রয়োজনীয় বস্তা। ইহার জালান, প্রদান সংস্কর্মণ ও গ্রহণের নিমিত্ত বিঘাতা প্রাহ্মণ, ক্ষত্রীয়, বৈশ্র ও শুজ চারি (জাভি) বর্ণ নির্দিষ্ট করিয়া ভাহাদের স্থ কার্য্য নির্মাহের জন্ম ভিন্ন প্রস্কৃতি সন্মত নির্মা ব্যবহা লিপিবজ করিয়া রাথিয়াছেন, ভাহারা সেই সেই নির্মাহ স্থ বর্ণাস্থ্যারিক ধর্মো হিম থাকিলেই ভারতের স্থভাব রক্ষা জনিত স্থভোগ হইতে পারে অন্তথা পারে না, আমরা ভাহাই চাই।
- ৩। আমরা ভারতে সেই সভাবদিদ্ধ বর্ণাইন বর্ম পুন: প্রচলিত করিতে চাই। ব্ৰাহ্মণ বিদ্যা ব্ৰাহ্মণ্যযুক্ত, ক্ষত্ৰীয় বলবীয়া রণদক্ষতা ও নীতিসম্পন্ন, বৈশ্ব ৰাণিজ্য কুলন এবং শূত নেবা পরারণ আজ্ঞাকারী ও গুরুভজ্ঞি সম্পন্ন হইলেই ভারত পৰিত্ৰ হইবেন, ভারতবাসীরা অসভ্য ও ফ্রখী হইবেন অক্তথা নহে ইহা স্বরণ রাধা চাই। এই বর্ণাশ্রমধর্ম নিথিল হওয়াতেই লোক চেটা বিফল হইতেছে. ভারতের অভাব দূর হইতেছে না, রোগ শান্তি হইতেছে না, ও্ৰধিই গুণ করিতেছে না, দিন, দিন রোগ বৃদ্ধি হুইতেছে, ভারত জীৰ नीर्ग चंहिमाजायिनिष्ठे स्टेटिज्ट्स । य त्रांभीत गृह एक नत्र, निकटि भथा। भटकात्र বিধি ব্যবস্থার নিমিত উপবৃক্ত প্রিয় তত্তাবধারকের অভাব, সে রোগীর রোগ শান্তি কিছুতেই হয় না, কেবল চিকিৎগকের ব্যবস্থার ভাষার প্রতিষ্ঠার হওরা হুকর। অতথ্য আমরা প্রথমে 'গৃহ উদ্ধি চাই'। যথন গৃহ মধ্যে অব্যক্ষা त्रांश वर्डमान-एक कि कार्या कतित्व छारांत्र नियम नार्ड-कथन कार्या সাবস্ত্ৰক তাহার নিশ্চর নাই :—কোধার কোন কাব্য হওরা উচিত জাহার নিরুপণ नार :-- वथन वथात्र वारात्र वारा प्रतन रहेग-- होला रहेग,-- उक्षर रहे एउक अउक्षर হউক, বৈধ বা অবৈধ প্রকৃত কি কৃত্রিম বাহা হউক, তথন তথার ভাহার नाता जाहार क्रेंच हरेन-वना रहेन तथा हरेन-खक्त्वतनत मजामज, भारत्वत বিধি এবং কালের বেগামুশারিক নমুবোর,—সাধারণ নমুবোর প্রভৃতির সম্বতি नक्ता हरेन ना ;--त्नवारन 'कंप्रका' किन्नतेन चाकिएक नीर्रेड । केळबर आयत्र। বৰ্ণাশ্ৰম বিচার পূৰ্বাক গোককে স্ব স্থ স্বাত্যক্ত ধর্ম কর্মে নিযুক্ত করিতে চাই। কেন না ৰ ৰ ধৰ্মে হিব প্ৰতিজ্ঞ নিয়ত নিযুক্ত মহুব্যাকীৰ্ণ দেশ হইতে ছুৰীতি আপনিই

০। তারতে চাতুর্কা প্রকার গংকি বিভাগ দৃশ্ব হর বটে, কিছু কাল প্রভাবে তাহাবা স্ব স্থাবে ও ধর্মতাবে তাদৃশ অহরক নয় তজ্জ্ঞ স্বভাব-ভক্ত ইইরাছে। সকল বর্ণই সকল বর্ণের ধর্মে হস্তক্ষেপ করিরা ধর্মের বিশ্বদ্ধ ভাবকে কল্বিত করিরা তুলিতেছে তাহাতেই ভারতেব কলক। সম্ভাবিত লোকের অপথশই মৃত্যু, অত এব ভারত জীবমূত সন্দেহ নাই। তথাপি এই কলক ভঞ্জনার্থ আমাদের মন্ধ্ব করা চাই, বাহাতে আরো গাঢ় হর তাহা করা চাই না। ধর্মের স্থিরতায়, সমাজের স্থিরতায় ব্যক্তিমাত্রের সহজ্জাব আপনি হির হয়। অত এব আমরা যাহাতে এই ধর্মে বিচিকিৎসা নিবারণ হয় এমন পরামর্শ উপদেশ ও মন্ত্রণা চাই, বাহাতে আরো অবোগতি হইবে ভাবা চাই না। ভারতের বর্ত্তমান প্রকৃতি পর্যালোচনাম্ব বোধ হয় যে স্বভাব বিক্রম্ব পথেয় তাহার অকটী জন্মিরাছে, তাহাতেই ভাল্প উপদেশ সকল গলাধ হইতেছে না। একারণ আমরা বলি, এখন কেবল স্বভাবামূক্ল উপায় চাই আরু সেই উপারাম্ব্রুলারে কার্য্য করিতে পারেন এমন কোন এক জন নাহনী বছরকা বিচক্রকা পথপ্রেলর্ম্বক চাই।

<sup>৪।</sup> সেই পথগ্রদর্শক কি করিবেন ভাষাও খির করা চাই।

বিশাতী-মেওয়া, বৈদেশিক ফল, বিজাতীয় ভাব।

্তিনি লোকের প্রকৃতি ও ক্রালের গতি উক্তরের প্রাক্তি দুটি স্বাধিলা চলিবেন। স্তাযুগের যে সকল ব্যুবস্থা কলিযুদ্ধের ৰোক সামর্থ্য প্রক্রিকীনতা অঞ্চ প্রতিপাদনে অক্ষম অৰ্থচ তদুহুসাৰে জীৱন বাত্ৰা নিৰ্মোত্ত করিছে বাধ্য ছণ্ডয়াছে বিক্তভাৰ প্ৰাপ্ত অৰ্থাৎ ব্ৰভাবচাত হইতেছে, ভাহাদের লিমিন্ত লাভা বে সকল 'অভুক্তন' ব্যবস্থা আছে তাহা প্রচলিত করিতে যদ করিবেন্-া স্বন্ধাতিবৃত্তি থারা জীবন याजा निर्दार ना रहेरन शव शव निकडेरुखि ज्ञातनस्तात वानका जारह, किंख ''शव ধর্ম অবলঘনের ব্যবস্থা নাই" দেটা শ্বরণ রাশিবেদ। ূলংলারিক কার্ব্যে ব্যাপত ব্যক্তির সমাক রক্তা-আর্থ্য ধর্ম সাধনের সময়-নাই একারণ শাক্তে তাদুশ জনগণের নিমিত যে সংক্ষেপ ব্যবস্থা আছে তাহাই উপদেশ দিয়া তাহাদিগকে স্ব ধর্মে ও স্ব স্থ ভাবে স্থায়ী করিতে চেষ্টা করিবেন। বে নিজ্য ক্লভ্য সন্ধ্যা পূজা দিবারাতে বা অষ্ট প্রহন্তে সমাপ্ত হয়, তাহা এক ঘণ্টায় হর এমন ব্যবস্থাও শালে আছে; এক ঘণ্টা কেন. "মন শুদ্ধ হইলে" তাহা এক বার গার্কী বা প্রাণৰ স্বাথবা পঞ্চাশং অকরের একটা অকর, কিয়া হরি ক্রম্ড শিব রাম ঈর্যর বা ঈর্যরী ইত্যাদি একটা नाम अन, উচ্চারণ বা অরণ করিলেও হইতে পারে। লোকের প্রকৃতি ও কালের গতি বিবেচনায় উদ্ধুশ ব্যবস্থা প্রচলিত ক্রিতে কোন কটও নাই হানিও নাই. অতএব তাহাই চাই। সে দকল লোককে পভিত ৰশিয়া ছণা করা সমাজচাত করা উচিত নয়। বিশ্বমাত গঙ্গাঞ্জলেপতিত পাবন করাও আর্য্যধর্ম, ইহা বিশাস করা চাই। চিত্ত ভদ্ধিই কর্মাও উপাসনা কাঙের ফল। যে জানী কর্মের নিন্দা ना कहतून, जाँद भक्त नारे। भाक भिवामि छेशांत्रक मच्चमात्रक ध्वक कहा, आधा সভাব বিৰুদ্ধ কাৰ্য্য, অতএৰ তাহার চেষ্টা না করিয়া যাহাতে তাঁহারা স্থ স্ব ভাবে ত্তির খাকেন, অথচ বেদান্ত সিদ্ধান্ত অবলয়নে সকলেই বিভিন্ন পছা দারা এক স্থানে গমন ক্রিতেছেন ইহা নিশ্চয় করতঃ পরস্পর বেষজ্ঞাব পরিহার পূর্বক এক প্রেম वसत्म चावक रात्रम, त्थ्रमण्डिने त्रहे द्रारे थापक थापक शहात अभागात्रता স্বরূপ ইহা জানিতে পারেন, তাহাই ভাই। পুরাণ পাঠে জানা বার যে জতি श्रोतिन कारनत दिकाव वान कारन मास्क हरेबारहम, अधवा महत्तक भास वान বৈষ্ণব ধর্ম গ্রহণ করিয়াছেন, অতএব প্রকৃতি ও প্রবৃত্তি অতুসারে উপাদনার হানি নাই তারা প্রচার করা চাই। প্রভার ১৯৫০ ১৯৫০ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮ ১৮

হিংসা করা অধন্য একারণ অহিংসক বৈষ্ণের সম্প্রানায় নাংলাদী নকেন কিন্তু বক্তে বা দেবোদেশে পশুহননের প্রাচীন বৈশিক্ষ ও তান্ত্রিক বিশিক্ষারা পশু মাংলটেজনে শাক্ত কি কোন সম্প্রদায়েরই দোব হয়না ইত্যাদি প্রমান আছে। অতথ্যব শাক্ত বৈষ্ণবের নিকা বা বৈষ্ণব শাক্তের নিকা করিলে বৈ তাহারা উভরেই দোবী হয়েন

তাহা স্বীকার ও প্রচার করাচাইল এইকারণে লোকের প্রকৃতি ও প্রবৃত্তি অনুসারে বৈদিক পোরানিক ও ভাত্মিক নতে ( কোন আকারে) স্ববরের উপাসনা করিতে উৎসাহ দেওয়া চাই। বৈক্ষক গুড়ে কোন বুবকের শক্তি ভক্তি প্রবল তইয়া বনি বে শাক্ত হইতে চাম কিলা হয়, তবে ভাহাকে খুণা করা কিলা নিবেদ করা আর্থ্য चछार निमन्त कर्या, भूकी भूकी भूक राजा छाहा कथनरे करता मारे, हिता। कनिभू व्यस्तानरक निरमें कतिया नाजाई रहेगांविन व्यवस् श्रीतम देवकव द्वानवाम ज শিবনিন্দা জন্ত ক্ষিতিত হইরাছিলেন। এই রূপে শাক্ত সম্প্রদারও বাম দক্ষিণ আচার ভেদে দ্বিবিধ। তাঁহাদের পরস্পারের প্রারুদ্ধি ভেদে উপাসনীর পদ্ধিতি ভেদক শাত্র আছে। পূর্ব পরম্পরার প্রচলিত না থাকিলে কোন পদ্ধতিই শাত্র মধ্যে থাকিত না, বাহা শালে আছে তাহা আমাদের সহজ অভাবনিদ্ধ বলিয়া অবস্ত প্রামান্ত, তন্মতে আচরণ করাতে দোবাভাব,—ইত্যাদি বিচার অবলম্বনে দক্ষিণা চারী উপাসক বাহাতে বামাচারী উপাসকের নিন্দা করিয়া বা তাঁহাকে সমাজচ্যুত করিয়া অইনকাতা উৎপাদান করিতে না পারেন ভাহার উপায় করা চাই। সমাজ সংক্ষণের আধান সহকারী "অপক পাতিতা" তাহা মনে রাখা চাই \*। অম্লক धर्यार्शको नम्लक धर्म छेर कृष्टे । कान अख़ारव धवर महा निर्साण छात्रारक भिव वाका প্রমাণে একণে লোকের স্বাগম শালোক্ত বাম মার্গেই প্রবৃত্তিকে ধাবিত দেখা বাম, অতএব আমাদের স্থযোগ্যনেতার পক্ষে সেই প্রবৃত্তি অনুসারে বেদ তন্ত্র উত্তর সন্মত পৰে সমাজকে নম্ন করা চাই, বিরোধ করিলে ক্লতকার্য্য হওয়া হুরুহ। বৈধ ''ঈশ্বরার্পণ বৃদ্ধিতে'' পান ভোজন হ্ব্য নহে, কিন্ত<sup>্</sup>''কবৈধ অবোগ্য অনাচার व्यवर्खन निषिष'' देश लाटकत मत्न वाहाटल जेनत्र हत जिनि धमल टाडी कतिर्वन।

ধর্মনীতির প্রধান উদ্দেশ্য ইব্রিন্থ-দমন, যে তাহা করে সে সকল ধর্ম পালন করে, ইত্যাদি প্রায় মতে ভাল্ল মহুবা হ্রাচারী হুইলে ও তাহাকে নাধু বিবেচনায় সমাজচ্যত করিতে প্রমান পাইবেন না। পরদার গমনে পরত্রব্য হরণে পর পীড়নে কান্ত মহুবাই ধার্মিক, এই রূপ "একেবরবানী"। (যদি বেল ও দেব নিন্দক না হয়েন) সমাজচ্যত হরেন না, ইহা মনে রাখেন। অরদর্শী যুষকগণের কৃত অপরাধ প্রহণ করিবেন মা, কালের গতি বলে এ যুগের বালকেরা মুকুলপক (ইচড়ে পাকা) তর্ক প্রিয় ও অহুসন্ধানযুক্ত, অতএব ভাহাদিয়ের অপরাধ অগ্রাহ্য করিরা লোবের অংশ সংশোধন প্রবং গুণের অংশ গ্রহণ করিতে করিতে, শাস্ত্র প্রমাণ খুক্তি যোগে প্রায়োগ করিবত করিতে ভাহাদিনকে স্বভাবে রাখিতে বত্ন

করিবেন। তথাবধারকের জনানর অবদ্ধ ও বেহশুনাড়ানোরে ব্রহকরা কতক অভতা প্রকৃত ও কতক অভিনান করে প্রকীয় সহজ অভাবকে উল্লেখন করিয়া পরে অহুতাপ তাগি হইয়া থাকে। বিদ্যা শিক্ষার সহিত্ত জগতের—বিশেষতঃ কেশ দেশা- তরের,—আচার ব্যবহার সীডি, সীডি ক্রমণঃ শুরুরও হইতে হইতে তাহানের নবীন অত্যকরণ বৃত্তি সকালিভ হইয়া অত্যকরণে প্রবর্ত্ত করার, সেই সময় বিনি তাহাদের মনরজ্ কররে ধারণ করিয়া স্বপথে রাখিতে পারের তাহারে প্রকৃত নেতাবলে, বর্তমান নেতাগনকে এখন এইফুপ লক্ষণাজ্ঞান্ত হওয়া চাই। তারত শত সহজ্ঞ বিদ্যালয় সংঘণ্ড কেবল উদ্দা প্রকলন পথপ্রদর্শকের অভাবে ধন্ধ হইরা পভিয়াছেন, অন্যরূপ উপদেশ কর্তারা ইছার প্রতিকার করিতে গিরাকেবল অপকারই করিভেছেন। ভাহাতেই ভারতের অভাব বাইভেছে না, সভাবপ্রাধি হইতেছে না।

- ে। পূর্বে শুক্রগৃহে বাস করিবার প্রথা ছিল, ইহা পুন: প্রচলিত হইলে বাল্য বিবাহ ও রজখলা বিবাহ উভর দোষ আপনিই রহিত হইবে। বাল্যবিবাহ প্রাচীন রীতি নয় বলিরা ভাহা রহিত করাও অলাধ্য, এই নিমিত্ত এক্ষণে বে বিদ্যালয়ে বাস (বোর্ডিং) প্রথা প্রচলিত হইতেছে ইহার উৎসাহ দেওরা চাই। ইহাতে বিবাহিত বালক বালিকা যথা কালেই একত্রিত হইতে পারিবেন। অকালে সংস্কুত হইতে পারিবেন না, অথচ বৈধ কালে বিবাহ সংক্ষারও রহিত হইবে না।
- ৩। ধর্ম নীতি এখন বিদ্যালয়ে শিক্ষা হয় না ভালই হয়, শিক্ষক এবং পিতা আভা প্রভৃতি ভ্রুত্তম আপনাপন সচ্চায়িত্র ও ধর্ম প্রয়ন্তি বিভন্ধ রাধিলে সেই দৃষ্টাভেই বালক গণের অধর্মে বিখান বন্ধন্ম হইবে। পিতা নাতা ভ্রাতা ভগিনীর শৈখিল্যে বালকেরা শৈধিল্যতা দোষ অক্সকরণ করে। হায়! এখন বৃদ্ধের। যে বালক প্রদর্শিত পথে গমন করেন ইহাই অধােগতির কারণ!।
- ৭। যুবতী স্ত্রী-শিক্ষা সর্ব্ধ সাধারণের পক্ষে ব্যবস্থা না হইরা কেবল সম্লাভ বিষয় সম্পন্ন গৃহত্ত বা রাজ পরিবার মধ্যে প্রচলিত হওরা চাই, কিছ স্থগৃহে। সম্লাত্তা শুলানী যুবতী, পতির স্থায়, বিজ্ঞান্তি শুকুর নিক্ট কেবল পুরাণপাঠ করিতে পারেন, এবং শুকু আন্ধান্ত তর্ত্তালা পারতি অবলয়নে চিত্তভূত্তিও করিতে পারেন। সর্ব্ধ লাজারা স্ত্রী বাল্যকাল হইতেই পুত্রের ন্যান্ত্র সন্তব্ধ নত শিক্ষনীয়া। সর্ব্ধনাধারণ লছ্বা বিদ্যাবিত্তবে বিজ্ঞানী প্রস্কর্তালা প্রক্রিয় প্রাত্তি প্রক্রিয় থাকেন, স্থলাতী ও স্কর্তাল প্রস্কৃত্তি প্রক্রির প্রক্রিয় প্রস্কৃত্ত হেরন এবং শুকু অবজ্ঞান্ত করিয়া থাকেন, স্থলাতী ও স্কর্তীর অবস্থাগত প্রকৃত্তি প্রক্রির প্রক্রিয় প্রস্কৃত্ত হিন্তালার ব্যব্ধ হুইত্তে পারেন না। ইহার মুইত্তে প্রচুর লিখন বাহল্য। বিদ্যাব্যবদান ব্যক্ত বর্তিত পারেন না। ইহার মুইত্তে প্রচুর লিখন বাহল্য। বিদ্যাব্যবদান ব্যক্ত বর্তিত পোরেন না। ইহার মুইত্তে প্রচুর লিখন বাহল্য। বিদ্যাব্যবদান ব্যক্ত বর্তিত পোরা পার, তাহারাই বর্ণের শুকুর

- ৮। বিধবা বিবাহ কোন কালে প্রচলিত ছিল কি না আর্য্য শাস্ত্রে ভাহার প্রমাণ নাই, বাহা আহে ভাহা কালাই সর্ক্ষ সমত নম, একারণ ডক্ষন্য বদ্ধ আপাততঃ আমাদের অভাব বিশ্বন্ধ বোধ হয় । পূর্ব্বে বর্ণন্ধ প্রাক্ষণ ভিদ্ধ আন্য আতীতে ছিল, একানে নীয় শুন্তনাজীতে আছে, ভাহা পূনঃ প্রচলিত করিতে হানি নাই। অন্য আভীয়া বিধ্বা অবর্ণে বর্ণন্ধ করিলে নিবেধ করা চাই না, রাহ্মণী করিলে নিয় প্রেণীতে ভূক্ত হওয়া চাই। লক্ষাই পভিত্রতার ক্লপ, ইক্রিদ্ধ প্রাবদ্যে সেই লক্ষাকে পরিভাগে করণ দোবে, ছিতীয় পূক্ষণ সল দোবে, পাতিভ্যু অবৈধ নম ৷ অবর্ণা বিধবাকে শুলোমীয় ভার (দাসছে) সেবাকার্যিয় গ্রহণ করিতে দোবাভাব, তিনি এবং ভাহার গর্ভনাত সন্তানাদি কেবল ভরণপোবনাধিকারী পিও বা দায়াধিকারী নম ৷ বিধ্বার প্রত্ন দায়ার্থ কলহ করিবে বলিয়া বিধ্বাধ বিবাহ ছিলাতীর নিবিদ্ধ।
- ন। অসবর্গা 'বিবাহ' কোন যুগে ছিল না, কেবল তল্পেক বিধিতে সংস্কৃতা লী মাজের 'পানিগ্রহণ' কিবা ক্রিনীয়া ও বৈশ্বার পানিগ্রহণ' এবং সং শুলানীর 'দেবা গ্রহণ' প্রথা প্রচলিত ছিল এমন প্রমাণ পাওরা যার, অত এব সেই রীতি অবলম্বনে (স্বর্ণা লাজনী) বিবাহের পর অথবা লী বিয়োগান্তে লাজন অসবর্ণা এবং ক্রিরা ক্রান্তা বিবাহের পর বিশীতা শুলা লীকে সেবা কার্য্যে স্বর্গহে রাখিরা ভাষার ভরণ পোব্য এবং প্রকামা হইলে প্রোৎপাদন করিতে পারেন্। সম্পত্তিশালীর বহু বিবাহ দেশাভনীর হুংধীর নয়। পর পর ব্যবহাপকেরা রাজাল্লা মতে কলিযুগে এ সকল ব্যবহা প্রহিত করিরাছেন ভাষার কারণ কেবল পারভাগের ভয়ে, অর সম্পত্তি অনেক ভাগ হইলে স্বরণ্ণে কিছুই থাকিবেনা, এই জয় প্রচলিত করা উচিতনয় বলিয়ছেন, নচেৎ ভাষাতে ধর্মহানির ভয় নাই। যাহারা কৌলার্চন-পদ্ধতি মতে অস্বর্ণার পাণিগ্রহণ স্বীকার করেন ভাষারা অবৈধ করেন না, ভাষারা নিক্ষনীর বা পতিত নহেন। ভাষারা অব্ধৃত, গৃহী নহেন, ভাষাদের পতিত বলা পাপকর ও শান্তবিক্ষম। লী মাজেই শুলাণী। পাতিব্রতাই ভাষাদের ধর্ম্ম। বেশ্লা, কুল্টা, অসভ্য নীচা, অস্তালা বর্ম্বণা ভাষা। আব্যাই আছে।
- ১০। আহার ব্যবহার সর্বকালেই ক্রচীর অধীন। প্রকৃতি অন্থাইক ক্রচী ও হইরা থাকে। ফলে বল বীর্ঘ্য মেধা ও বাহ্যকর আহার সকল বর্ণের পক্ষেই জক্ষ্য, অভক্য নর। গো মেধ অব মেধানি বঞ্জ পূর্ব্ব কালে প্রচলিত ছিল এবং বাজপের

<sup>+</sup> শ্রীশ্রামাপদ ন্যায়ভূষণ প্রাণীত "বিখবা বিবাহ নিবেধক বিচার" নামক প্রক দেখ।

শৌআমণি প্রভৃতি বজে সোমরদ ও হ্বরা সেবন করাও হইত, কারণ তথন ভার-তের সর্বত্রে একাল অপেকা শীত অধিক ছিল, পরিশ্রম হ হ কার্য্যে প্রচুর পরি-মাণে করিতে হইত, একণে কল্যোর প্রকৃতি পরিবর্ত্তন সহকারে শীতের লাঘবতা পরিশ্রমের লাঘবতা ও প্রাাদির হলতা হওয়াতে নিষেধ ব্যবস্থার প্রয়োজন বোধ হয়। কিন্তু অনধিকারী অভক্ত বা অশাক্ত মুর্পের পক্তে সর্বাদাই তাহার নিষেধ আছে। তত্রে 'পোপনীয়ং গোপনীয়ং' বলিয়া পুনঃ পুনঃ নির্দেশ করিয়াছেন, তাৎপর্য্য এই যে এমন পান ভোজন করিবে যে কেই জানিতে পারিবে না। উন্মন্ত হইবে না, স্বভাবে থাকিবে \*।

- ১১। গো লাতীর পূজা মাতার স্থার ছার হন্ত কৃষিকার্য্য হেতৃ যজের হেতৃ এবং ছভিক্ষে প্রাণধারণ হেতৃ বোধ হর। বিশেষতঃ বিলাতী স্থরা ও গো মাংস আর্য্য প্রকৃতির অস্বান্থ্যকর, উন্মন্ততা বৃদ্ধিকারক বলিয়া নিষিদ্ধ, তাহা মান্ত করা চাই। বিলাতী স্থরা হলাহল বোধে এবং গো মাংস অথাদ্য বোধে পরিত্যাগ করাই আর্য্য সভাব। বাহারা তাহা স্বীকার করিয়াছেন তাঁহারাই (মলইছু) মেছে হইয়াছেন।
- ২২। বিজ্ঞাতীর বিদ্যা শিক্ষা বৈদেশীক বাণিজ্য বাণিজ্যার্থ সমুদ্র বাতা সর্ক্ কালে ছিল, স্লেচ্ছ প্রাবল্যে সমুদ্র তীরে দহ্যভার জ্ঞ তাহার নিষেধ উপলব্ধি হয়, যাহাতে এক্ষণকার ধনী বৈশ্বগণের তাহাতে প্রবৃত্তি জ্বন্মে তাহা করা চাই। বণিকগণ সমবেত হইরা বণিক সভা করিলে তাহা হইতে পারে, এখন দহ্যরা প্রায় হুসভা হইরাছে। কালে আরো ছইবে!।
- ২৩। শৃদ্রের বেদ অধ্যয়ণ নিবেধ-বিধি প্রামাণ্য পূর্ব্বে উলেথ করিরাছি, অন্ধিকারীর পক্ষে জ্ঞান ও এক উপাধি। বেমন সর্পের ফণার মণি শোভার কারণ না হইয়া ভরের কারণ হর ভবৎ ভাষা চাই না। যভ অর হয় ভতই ভাল। তবে তাদৃশ যোগ্য বিনয়ী গুরুভক্ত শৃদ্রের, নিমিত্ত "বিশেষ" বিধি আছে, সামান্ত বিধি নাই। বেদার্থিধারণে অসমর্থ মহুশ্য বা বেদ্নিশ্বক পাষ্ঠ শৃদ্র।
- ১৪। আমরা যাহা চাই বাহা না চাই বলিলাম, একণে পাঠক যাহা কর্ত্বব্য তাহা করুণ। সর্বাত্রে একজন নেতার অসুস্থান করুণ, বাহার বিহনে সকল প্রম বুধা হইতেছে, অমুল্য উপদেশ বীজ অস্ক্রিত হইতে পারিতেছে না। পূর্ব্বকালে প্রজাগণের প্রার্থনার পরম কারুণিক প্রমেশ স্বয়ং আবিভূতি হইরা আর্ঘ্য সমাজকে বারশার স্থাপ্তে নরন করিরাছিলেন, কালে আবার করিবেন ইতি।

<sup>•</sup> সারার্ণব তৃতীর থণ্ডে তন্ত্র তাৎপর্য্য বিশেষ রূপে বর্ণিত হইবে।

## সংগীত।

## ধানঞী। আড়া ঠেকা।

সেই তুমি হও নাথ! স্বরূপ ভাবিয়ে মনে।
যে নিত্য স্বভাবে তৃপ্ত অদ্বিতীয় আত্ম-ধনে। >
বাহ্য বিষয়ের আশে, দশমাস গর্ভবাসে,
প্রবেশিয়ে পঞ্চকোষে, ভ্রমিছ মায়ার\*সনে। ২
ভূতলে ভূতের দল, তোমারে পেয়েয়ৢসম্বল,
অয়জলয়েয় স্থেথ, তুমি মজ অভিমানে। ৩
দেশ কাল অবচ্ছেদে, বয়োধর্মভাব ভেদে,
কভূ হাস কভূ কাঁদ, স্বয়ুমাজাল বন্ধনে।
অতএব বলি শুন, ধর নাথ আত্মগুণ
সেই আমি বলে মুথে, উঠ নিজ সিদ্ধাসনে। ৪

রাগিণী ভৈরবী। তাল ঠেকা।

হরি নাম পরিহরি বন না মন কি করিবে।
অপার সংসার,পার হরি বিনে কে,করিবে। ১
ঐহিক স্থুথ সাধন নাহি হয় বিনে ধন।
তাই কি ধন উপার্জনে পরকাল পাসরিবে। ২
হরি কয়তক্রবরে, আশাতীত ফলধরে।
তীয় ইচ্ছা অমুসারে লইবে যত পারিবে। ৩
অতএব বলি শুন, গাও সদা হরি শুণ।
হরি নামের প্রভাবে, স্বভাবে ভব তরিবে। ৪

#### জ। পোন্তা।

ধতনে পায় না রতন যদি, যতন কেন তবে। প্রিয় জন মিলন আশা নৈরাশা কি সার হবে ?। ১

<sup>•</sup> मात्रात, हात्रात । त्मरवत्र, कविमात्र, जाकारनद्रा

আরো কেছ কেছবলে, প্রেম নাইক ধরাতলে।
প্রেম অনুরাগী সবে ছঃথ ভাগী হতে ছবে। ২
বতনে বাতনা হয়, প্রণয়ে বিচ্ছেদ ভয়।
প্রণয়ের পরিচয়, পাবে না কভু মানবে!।
নাথ বলে ওরে মন, প্রেমাধীন নারায়ণ।
মিলন কারণ গ্রুব, প্রহলাদ হুইতে হবে!। ৪

निक् रेख्यती। जान मशुँमान।

क्वार वाकाय वैगि कन्य मृत्न।

खनित्य (गांगिनी कून कूनमैन यात्र जूतन। >

मश्चर जिन श्रीम, श्रुक् खात्र माम,

मर्क्सांगित वाधा नाम, मश्चरम धरत जूतन। >

वश्मीवरव व्यावरान, खांच ब्यानम्म मरन,

गिथि जल्म नार्ट बल्म, गांत्र रकांकिन कूरन। >

मनत्र हिर्झारन जांन, क्वशर्य एम जांन,

यम्ना कर्झांन जूरन मगंना थक कूरन। 8

वम्ख मामख मरन, नार्थित मानम्म वर्म,

माखांव वश्मीवम्सम, रश्चमवकून कूरन। व

कांकी। मश्चर्यांन। वा रहांती।

মন, রাম শরণ মে জাহি, তোর অউর কোউ জগ নাহি, রে। > রাম দয়াল, পার লাগাই হেঁ, রূপাসিলু বিন্দু মাহি, রে। ২ রাম রূপা বল, বন বানর নল, সাগর সে ত উতরায়ী, রে। ৩ ক্যা রে অবোধ্যা, ক্যা রে গোকুল, রাম রমত জগমাহি, রে। ৪ মাকো নাম সদা, রটত সদাশিব, নাথ ভজত কেওঁ নাহি, রে। ৫

রাগিণী বেহাগড়া। কাওয়ালি।
মদ, তুমি কালী বোলে কেন ডাক না।
মহাকালের মন্মোহিনী, কালী, তাকি জান না?। ১
ব্রহ্মা আদি হুর নরে, যে কালেরে ভরকরে।
সেই কাল হুদি পরে, ধরে কালী ব্রিনরনা। ২

क्त्रान वननी कानी, न्वामना मूखमानी।
मूक्टक्नी निधमना, मां, निश्वती त्नान तमना। के क्यमी मूख वताक्षत्र कृद्ध रुद्ध ख्व ख्य। नुद्ध तमरे निमालक, नाथ भूतां व्यामना। व

## সপ্তমী। রামবযুর হ্রর।

#### ধর্তা।

শরতের শুভ সপ্তমী বোগে, শঙ্কী যান হিমালর। পঞ্চানন, হোরে বিরস বদন, গদ গদ স্থরে কয়। ঐ, মায়ের আদরে, বাপের ঘরে, বিলম্ব যেন না হয়। আমি স্বভাবে পাগল, গলায় গরল, সম্বল হারাতে মনে করি ভয়। ১

#### মহড়া।

(ওপো) গণেশ জননী, দেখিতে জননী, যাইবে যদি নিশ্চর। এই সভ্য করে যাও, আমার মাথা থাও, বিজয়াটি যেন কৈলাশেতে হয়। ২

#### অন্তর।।

আমি সহজে নিগুণ, কপালে আগুণ, কি আছে দিব তোমায়। বসন ভূষণ, হয়েছে স্বপন, গোণার শঙ্করী ভস্ম মাথ গায়। ৩

#### পরচিতেন।

মহেশের মনোমানস বুঝে, ধনেশ ঈশানীরে কয়।
পিত্রালয়, যাওয়া ছংখিনীর প্রায়, জননীগো উচিত নয়।
কুবের সম্বরে আসিয়ে ছরে, বস্ত্র অলঙ্কারে সাজায় মারে,
ভাল বা ছিল ভাগারে।

তথন কুবেরের জায়া, হেরে মহামায়া, জবাঞ্চলী দিরে ক্বতাঞ্চলি হয়। ৪

# হিন্দি ভজন। ইমন]। চৌতাল।

বন্দো নতগুর গণেশ, মহেশ স্থরেশ শেষ, অশেষ জগত বেশধর, গিরবর ধর গোপাল। > मध्य ठळ शर्नाध्य, भूतली भृषण ध्य, ধমুস্ বাণ ভূণ ধর, ধনেশ্ অমুজ-কাল। ২ 🛊

#### অন্তরা।

আগম নিগম বেদ চার, যাকে নহি পাওত পার, निर्क्तिकात्र नित्राधात, मुलाधात्र बाँएक। ७ ভোগ।

অনাথ কে নাথ প্রভু, নাথ কৈ শরণ দেও, চরণ-ন গুণ গাওত, নাচোঁ ও দেউঁ তাল।

শরণ মেয় আয়োঁ ভোরা, শুনত শিব করত সোরা, আগম নিগম তন্ত্র যন্ত্র, এর ফের বিচারি কে। ১ তেরো হি খান ধরত, শেষশারী চেত করত, বিধাতা কে প্রাণ দেত, অস্থর দৌ ুমার্কে। ২

#### অন্তরা।

আদিশক্তি তেরো নাম, ভক্তন কো দেত কাম. ধর্ম অর্থ মোক কাম, চারে। ফল দায়িকে। ৩

#### ভোগ।

তুঁহি দেবি জগত-মাতঃ জন্ম মরণ তেরো হাত, তাৰোঁ ফুকারে নাথ, মুগুমালী কালিকে।

## ্ সোরট। জ্বৎ। বা আড়া।

দেবি তেরি, কৌন্ শরণ নহি আবে। দেখু দশো দিশা বশ ছারে। ১
ধরতী আকাশ পাতাল পুর বাসী। স্কর নর মুনি গুণ গারে। ২
মহাকালী মুগুমালী, ত্রকভাম্ব ললী হো, ললিতা সীতা বেদ গাওরে। ৩
শারদা বরদা তুহি, জ্ঞানধন দাতা, এ (নাথ) জগতেরো বসাযে। ৪

## ভৈরবী। ঠেকা।

দেখো প্রভ্ হাধ নিরে রহিও আমার, হাম আজাকারী শরণ তোমার। ১
জগ্ ভূবে কছু ভূল না মানী, তুম্ ভূলে আঁথিয়ার। ২
ভবসাগর জল অগম অপার, মর বুড় তহঁ মাঝ ধার। ৩
পূজন ধ্যান কুছ বন না পড়ত হার, নাথ কে নাম আধার। ৪
ঠি

নাথ তুম নাহক মন ভটকাও, তীরধ রাজ নিজ ঘট মে ছোড়ে, দ্র হানাত্তন যাও।> গুরু চরণন কি গুণ বিসারি, আনি কি গুণ গাও। ২ চারেঁ। পদারথ ঘটমেহি উপজে, ধোজো তৌ বৈঠ পাও। ৩ ধন ধরম গতি গুর হি দেত হা, চরণন মে চিত লাও। ৪

#### সামকল্যাণ। জৎ।

মেরা রাম রমত সব ঘট্মে। সব ঘটমে পটমে মঠমে। ১
রাম রমত নিত নিরপত ছনিয়া, করম ধরম ঘট ঘট মে,
আনন্দ ঘন নব জলধর বরণ, শুাম বসত সব ঘটমে। ২
জ্যাসে পবন রমত জগমাহি, ধরতী বসত জ্যাসে ঘটমে,
অথরণ মে জ্যাসে অকার বসত হেঁ, তানা বানা জ্যাসে পঠমে। ৩
ফ্লন মে জ্যাসে বাস বসত হে, গুণ বসেঁ গুণীয়ণ মে,
য়াকে ধ্যান ধরত সব স্থরনর, লিখং ছব চিত পটমে। ৪
গঙ্গা শীয়ত রাম সরস্থানাওত, খেলত ঘম্না কি ভটমে,
কহত নাথ বিন শরণ রামকে, পড়িহো পাছু নট্থট্মে। ৫
গৌরী। ঠেকা।

বিসরত নাহি মনমোহন রূপ। যদ স্থধ আওরত চীর চোর কি, প্রেমরস যাত জীয়া ডুব।১ বেণী গুধন অজন রঞ্জন, সান ভঞ্জন রূপ। ২ বেণু নাদ সোঁ ধেন চরাওন, আপে চাকর ময় ভূপ। ৩ বাকে নাম গুনি যমুনা ঝুরাওত, দেত ডগরা অনুপ।৪ কহত নাথ রাধে ভূমহি জান, আপনো পিরাকে স্কুপ। ৫

### ধাম ছী। ঠেকা।

বিন ভজন জগমে নহি মিলতা। সভগুরুজ্ঞান সংসঙ্গ সংবনিতা। ধন জন সম্পদ আপদ বিপদ, নিত আতা নিত যাতা। সতগুরুজ্ঞান তেরো সঙ্গ বসত হেঁ, আতা হো চাহে যাতা রে। ২ সতগুরু চিন্থো আপন আসন পর, না কহঁ আতা ন যাতা। সজ্জন জানো রাম কথা শুনি, চাহে জাগতা হোর ও সোতা রে। ৩ সংবনিতা কি এ প্রচান, যাসো হিয়াকা হয়াকা বনতা, কহত নাথ রাম বসত ভজন মে সাগর মে জ্যাসে মুকুতা। ৪

#### থায়াজ। জৎ।

রাম ভঙ্গন বিনা যাত বৃথা দিন, রাম ভঙ্গন বিনা যাত রে। মন।
রাম তোমারে সঙ্গকে সাথী, রাম হি অনাথ কে নাথ রে। >
যাত প্রভাত নিত বিষয় বানাওত, মধাদিন উদর সাম হারত রে,
চিস্তা শোচ সদা শাঝ বিগাড়ত, নিজা চোরাওত রাত রে। ২
আওয়ত বেরিয়া কিরিয়া থায়ে, নীচ কিয়ে নিজ মাথরে,
মট্টী দেথ মন মট্টী খায়ে, রোয়ত বিসরে ও বাত রে। ৩
অজামীল গজ গণিকা তারে, রাম, তুমকা তারত কৌন্ বাত রে,
মায়া মদিরা পীয়ে মহয়া, রাম সো কিন্ হো ঘাৎ রে। ৪
জাত পাঁত ও ঝগড়া ছোড়, লেন দেন কি বাত্ রে,
নাথ কহে মন ভজো রামকো, ধরম করম রাম হাত রে। ৫

#### বসন্ত। হোরী।

৩ঞ্জত মধুবন বাও রে ভ্রমরা
বাঁহা তেরো মীত ও খ্রাম কঠোরা। >
বব সে গেয়ে মোরি অংধ উ না লিনে,
বিসরি রছে বৃন্দাবন কি রে ডগরা। ২

আমে বসস্ত সগরা বন ফুলে,
একোন ভাওয়ে, বিনা বন বনরা \*। ৩
নাথ কহে তুম সব জনি মিলিকে,
পিয়া কো লেয়াও করিকে নীহোরা। ৪

#### খাম্বাজ। হোরী।

আজ ভাজ চলো যমুনা কিশোরী, কাছা কুঞ্জন থেলন আয়ে হোরি। >
পাৎ পাৎ কর হেরত তুমকা, আবীর লিমে ভর ঝোরি,
মুথ মুরলী ওয়াকো হাতোঁ মে পিচিকারী। ২
চলি স্থলর নারি, কর করকে দিগাঁর, দেত যৌবনা বাহার হার কি লহরী।
এতনি তাক শ্রাম মারত পিচিকারী। ৩
টপকত রঙ্গ ও উড়ত আবীর, মানো বরষা মে বাদর বরষত নীর,
ভীজত গোয়ালিন গাওয়ত গারী। ৪
যব শ্রাম মুসিক্যাই মুথ মুরলী বাজাই, ও ছব দেখলাই প্রেমরস কি ভরি।
তব ভূলি চিটাই নাথ সঙ্গভন্নী গোরী। ৫

জিন্ থেলো মোসে হোরী, শ্রাম, মে একেলি কুঞ্জন মে। ১ তুম তো বনে হো ছ্যাল চিকনীয়া, ননদী দেতি মোয় গারী। ২ জিন ডারো মো পর রঙ্গ শ্রামরো, জিন মারো পিচিকারী। ৩ কহত নাথ রাধে কবলগ থেলিও, শাশ ননদী কি চোরি। ৪

#### কাফি। হোরী।

ছনো, নরনো সে থেলত ফাগ, শ্রাম তুম আজব রঙ্গিলে। ১
লালী নরন মে গুলালী ডোরে, ভরি রসরঙ্গ অনুরাগ,
চিত-ক্ষা † কি পিচিকারী মারত হো,
গোপিন তনলগে আগ নাচে তেরো পলক ছবিলে। ২
(ভালা) ডুবগন্নী লোক লাজ কি চুনরিয়া, মিঠগন্নী সরম সোহাগ,
ভীজগন্নী কুলমান কিরে সাড়ী, ক্যাসে বচে ব্রজনার ধাওয়ে বাঁকে শান রসিলে। ৩
(আবে) বৃন্দাবন কি কুঞ্জগলিন মে, কহু নাহি ছিপনেকো লাগ। হাট বাট
যম্না জিকে তটমে, বাঁহা যাউ লাগে দাগ, দেখ হাঁসে নাথ রক্ষিলে। ৪

<sup>\*</sup> वन,वनता--वनमानी, वनश्राभी।

<sup>+</sup> চিত-মন-কটাক ।

#### কাফী। হোরী!

গোরী আজু ক্যাদে জাওগ কুঞ্জন সে ভাগ, গোরে রক্ষকী পড়ি মেরে হিন্না মে দাগ। > তুম ব্রজনারী ব্রজকে হলারী, গোরাল বাল পর রাখ্তি হো লাগ। ২ থেলত হোরী, দেতিহোগারী, ভাঙ্গ রঙ্গ মে উড়াওতি হাগ। ০ কহত নাথ খ্যাম, দাঁও মত হোড়, ব্র হোরী তেহারে জাগাওতি ভাগ। ৪

ক্র

নিধুবন কি গয়েল গহি জাৎ,
রাধে হোরী থেলন কো, সথিওন সাথ। ১
শাওঁর গোরী স্থার গোয়ালিন্ রক্ত ভরি গাগর হাত।
প্যারে খ্যাম স্থান কো হোরত টেরত। ২
নিধুবন কুঞ্জন সাঁকরি গলিরা ঠাড়ো কাছা প্যারে হাত।
কিশোরি গাওত হোরী, চোলী \* সাম হারত। ৩
উড়ত গুলাল চলত পিচিকারী, ভীজত স্থান গাত।
শোহত যুগল কিশোর নির্ধত নাধা। ৪

ছঃধ কাদোঁ। কছঁ (রে) বারম্বার স্থী, ভই স্থানর কুবর সউত হামার। ১ কংস রাজাকে চেরী কুবরিয়া সারি, মথুরা নগর কি উতার। চন্দনদান রীঝে যহনন্দন, ভূলে পহলী প্রীত হামার। ২ বীতে বসস্ত রুলাবন শূনী, বন মে লক্ষী পত ঝার। গোয়ালবাল সব হোরী থেলত, উড়ত গুলালী গুর্মার। ত আবে কি হোরী মথুরা মে হোই, তুম সব হো আগুয়ার। হমরেত হোরী তনমে জরত হারি নাথ কহে খামবিরহ বিকার। ৪

আব তে। চেতো মহামারী তুমে সদাশিব কি ছহারী। ১ বের বের এরা ফেরি করত**হুঁ ডগরা ক**ঠিন আঁধিয়ারী।

## গীতাবলী।

ৰীহা তাঁহা ঠগ চোর লাগত হাঁা আবাগমন ছথভারী। ভূত সব হোরী মাচায়ী। ২

মায়ী, তুম শোওত দেখ, নেক লোগ সব শোতত মোয় বিদরাই। পায় একেল গয়েল বীচ মোকো, আপনে রঙ্গ রঙ্গাই,

মানত ৰহি রাম ছহাই। ৩

মাতা, তোম্রে শোওত, কুছ না বনত হাঁ। জাগোত সব বন জাই, বুঝে দীপক ফির জাগিয়াই, আপনা বিগানা স্থকাই। নাথ হাত সব কোউ আই। ৪

#### কাফী। হোরী!

লাগি, কালী চরনোঁ কি রে আশ, তাসোঁ হোরী ভাওয়ে মোম বারো মাস। ১ নিত বসস্ত বিরাজত ওয়াপে, নিত মলয়া কি বাতাস। ২ নিত ফাগুন নিত ফাগ উড়ত হাঁা, পূরণ মাসী প্রগাশ। ৩ খ্রামবরণ ভাল বালচন্দ্র মা, নিশি আঁাধিয়ারী কিছে নাশ। ৪ কিংকিনী তাল সোঁ গাওত হোরী, নাথ খ্রামা কি দাস। ৫

ক্র

জিন্ করো রণ ভূপ, অনুপ এ নারি অনোথী। ১
ছংকারি ভরি মারি ধ্মর লোচন, চণ্ডমুগু বীর ভারি।
থণ্ড থণ্ড কর ডারি খড়গ সোঁ। এক বচে নহি পাই, খুন রক্তবীজ কি চাথী। ২
লক্ষ্ক ঝক্ম সোঁ ধরাধর কম্পে, ডরপে দত্তজ্জ কুল সারি।
ক্ষির ধার কি উড়ত তুহারে, যেসি আবিরী নীর,
হোরী এসি দিন, নিরোধী। ৩

হোরী সি আগ জলত ভাল ওয়াকে, তিন লোক উজিয়ারী। জরত পতিঙ্গা অসুর সব তাপর, জুঝন কো আগুয়ারী, নাথ জিনকী অভিলাষী। ৪

ঐ

সব, স্থীয়নমে শ্রীরাধে পিয়ারী। > একতো রাধে রাজগুলারী, হুজে উজর গোরী। তিজে উমগত নয়ীরে বোয়ানী, তাপে কুস্থম রং সাড়ী,
কিশোরী কি শোভা স্থারী। ২
ইত সে আয়ে যশোদাকে প্যারে, হাত গহে পিচিকারী,
হেরত রুপ ছকিত ভয়ে মোহন, ম্রলী কি তান বিসারী,
ঠিটুর রহে কুঞ্জ-বিহারী। ৩
ঠিটুর ঠাড়ে টেড়ে চিতওন বালে, রাধাকে নয়ন সামহায়ী,
চলি রসধার যুগল পিচিকারী, সধীওন ক্লি উড়াই,
নিহাল ভয়ে নাথ নিহারী। ৪

#### পরজ। হোরী।

থেলন হোরী, এ থেলন হোরী, ক্যাদে আয়ো ব্রজনাথ। >
তুম সোতন সঙ্গ স্থানীদ শোয়ো, ময় জাওঁ সারি রাত। ২
জিন ছুও অঙ্গ রঙ্গ জিনি ডারো, জিন করো রসকি রে বাত। ৩
নাথ কহে হোরী মিলন বাহানে, ধর চরনন পর মাথ। ৪

## কাফী। হোরী।

হোরী থেলত হেঁ মহাবীর, সরযু জিকে তীর।

শীশ মুকুট পীতম্বর পহিনে, রটত সিয়া রঘুবীর। ২

চোয়া চন্দন অধিক সোহাঁওয়ে, লাল গুলাল শরীর। ৩

আবীর গুলাল অওধপুর ছায়ে, বানর গাওয়ে কবীর। ৪

নির্থত নাথ আজ ছব কপিরাজকী, ভরিকেনয়ন প্রেম নীর। ৫

#### বেহাগ। ধীমা।

থঞ্জন নয়না রূপরসমাতে। ১ অতিশয় চাক চপল অনিয়ারে, পল পৌজরা না সমাতে। ২ চলি চলি জাত নিকট শ্রবণকে, উলটি ফিরত নাটক ফ্লাতে। ৩ স্বদাস অঞ্জনগুণ অটকে, না তক্ত অব উড়ি জাতে। ও

"হ্রদাস।"

অর্থাৎ প্রীক্তফের নয়ন ুথিঞ্জনের সহিত উপমায় অতিশয় চপল, তাহাতে আবার রগোনত রূপ, অত্যন্ত মোহনীয়। তাঁহার নেত্র কি প্রকার, না ধঞ্জনের মত স্থন্দর, কর্জনাক্ত এবং চঞ্চল, এমত চঞ্চল, যে পলক পিঞ্জরে আরক্ষ হয় না। আকর্ণ ক্রভঙ্গিতে কর্ণের নিকট গিয়া আবার নটের কলা বাজির মত ফিরিয়া আইদে। স্বদাসের ভক্তি অঞ্জন গুণে আবদ্ধ আছে, নচেৎ ঐ ধ্রুন এতক্ষণ তরু পরে উড়িয়া জাইত, ইতি ভাব। অগ্লচ। স্বদাস সেই অঞ্জন গুণেই আবদ্ধ আছে অর্থাৎ সেই অঞ্জনাক্ত সরস নেত্র নিরীক্ষণ করিয়াই জীবিত আছে নচেৎ (নত) রু\*

#### ঐ। জৎ

দথী মের চিতমে ছিপে চিত চোর।
মত হেরো আওর ঠোর। >
জ্যাসে ভমরা ছিপত কমল বিচ, মানো নন্দ কিশোর।
কলিরন ছেদ ভেদ, পীওত মধুয়া, এদে হিয়াকে কঠোর। ২
চিত চোরায়ত, বসতহি চিতমে, দেখো চোরকে জোর।
চিতওত জগ চোর মিলত নাহি, মুদত নয়ন পিয়া মোর। ৩
চিও চাঁদরস চাথত মেরি, পিয়াকে নয়ন চকোর।
স্থনহ সথী কুছ উপাও বতাও, এ চোর পাকড় কি তৌর। ৪
কহত নাথ রাধে, পাকড় চোর কো, মানো মিনতী মোর,
প্রেম ডোর গলে ডার চোরকে, জাগ জামিনী কর ভোর। ৫

#### কাফী। হোরী।

(हात्री, त्कांन त्थित विन श्राम । (विन कान)
कारत छेन विन शृनि मगत बिक्समा । >
कारत छेन विन शृनि मगत बिक्समा । >
कान वृत्तांश्वर त्यांन श्वकतिया, त्कांन वांकांश्वर भूतनीकि जान । २
कोन किंकांश्वर त्यांनि पूनतिया, जक जक मारत त्कां नयना वान । अ
नाथ मथीमव दश्तीरम त्वोति, त्वय त्याय त्रामीया कि तम नाम । 8

ঐ।

স্থি, আৰু পিয়া কহু ছায়ে রে, তরসাওত নেহা † লাগায়ে রে। ১

क्र—খ্রী, জীব, প্রাণ।
 নহা—স্নেহ, প্রীত।

ওত রদীয়া দেদ লোভাইরে,

সব ব্রজ্জর সৌওত, \* বদাই রে। ২
গোরী হেরত ঘর ঘর ভোলে

ঘর আঙ্গন কছুন সোহাইরে রে। ৩
প্যারী বদন ভূষণ দব ত্যাগো,
দেখ নাথ মনন মুদিক্যায়েরে। ৪

#### সমাপ্ত দ্বিতীয়থত।



\* সোওত-স্তিনী।

PRINTED BY B. P. M. AT THE B. P. M's. PRESS, No. 22 Jhanapooker Lane, Calcutta.